Jurnal Keamanan Nasional , Vol. 11 Nomor 2 (2025), him. 185-204
ISSN 2442-7985 (cetak) | ISSN 2579-7727 (online)
Tersedia online di: https://ejurnal.ubharajaya.ac.id/index.php/kamnas/index

Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam:
Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara

The Ideal Framework of Democracy in Islam:
Foundations for State Stability and Policy

Ahmad Nabil Amir!, Tasnim Abdul Rahman®

"Mantan Associate, Institut Internasional Pemikiran dan Peradaban Islam (ISTAC-

ITUM), Kuala Lumpur, Malaysia

*Fakultas Studi Islam Kontemporer, Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA), Kampus

Gong Badak, Terengganu, Malaysia

Korespondensi: nabiller2002@gmail.com, tasnimrahman@unisza.edu.my

Info Artikel

Received: Revised: December  Accepted: Published:

July 15, 2025 16, 2025 December 16,2025 December 31, 2025
Abstrak 1 This study investigates the conceptual nexus between democracy and the principle of shura

within the landscape of contemporary Islamic political thought. 1t aims to elucidate the
compatibility of democratic mechanisms with Islamic axiology through an ethical-
constitutional approach grounded in maqasid al-shari'ab (the higher objectives of Lslamic
law). Employing a qualitative descriptive-analytical methodology, the research applies
Faziur Rabman’s hermeneutical framework to critically examine the disconrse of prominent
intellectuals, specifically Rachid Ghannonchs, Abmad Al-Raysuni, and Nurcholish
Madjid. The findings indicate that, within this interpretive scope, democracy is not merely
congruent with the principles of shura and justice, but serves as a vital instrument to fortify
Islamic political aspirations for establishing egalitarian, participatory, and accountable
governance. Consequently, this article proposes a novel synthesis between Shari’ah-basea
ethics and modern democratic praxis, offering significant implications for strengthening
political architecture in democratizing Muslim nations.

Hak Cipta (c) 2025 Abmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rabman. This work is licensed under a Creative
Common Attribution 4.0 International 1icense



mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my2

Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

Kata kunci : Democracy; Shura; Magasid al-Shari’ab; Islamic Political Thought; Civil Society

Abstrak :  Penelitian ini mengkaji hubungan konseptual antara demokrasi dan prinsip syura dalam
pemikiran politik Lslam kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan sejanh
mana demokrasi dapat diselaraskan dengan nilai-nilai Islam melalui pendekatan etis dan
konstitusional berdasarkan syariat magqasyyah. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis dan kerangka hermenentika Fazinr
Rabman. Data diperoleh dari literatur primer dan sekunder yang membabas gagasan
tokoh-tokoh seperti Rachid Ghannouchi, Abmad Raysuni dan Nurcholish Madjid.
Temmuan penelitian menunjukkan babwa demokrasi dari perspektif Islam tidak hanya
selaras dengan prinsip syura dan keadilan, tetapi juga memperkuat cita-cita politik Islam
dalam membangun pemerintaban yang adil, partisipatif dan akuntabel. Artikel ini
menawarkan sintesis barn antara dimensi etifa syariah dan praktik demokrasi modern
yang relevan dengan penguatan pemerintahan politik di negara-negara Muslim yang
demokratis.

Kata kunci: demokrasi, syura, maqgasid syariah, politik Islam,
masyarakat madani

PENDAHULUAN

Konsep demokrasi yang merupakan sistem politik yang didasarkan pada
representasi pada dasarnya sejalan dengan landasan dan prinsip utama dalam doktrin
magqasid dan maslahah tentang kebebasan dan ideologi hukum dan syariah. Pada dasarnya,
cita-cita demokrasi berdasarkan prinsip-prinsip kebebasan, hak-hak dasar, supremasi
hukum dan kekuasaan rakyat tidak bertentangan dengan pandangan hidup Islam universal
yang menganjurkan nilai-nilai kesetaraan dan kebebasan.

Perdebatan abadi atau tantangan yang signifikan terhadap praktik demokrasi di
negara-negara Muslim telah muncul sejak era pasca-kolonial. Menurut Nader Hashemi,'
dalam bukunya Islam, Secularism and Liberal Democracy: Towards A Democratic Theory for Mustim
Society, yang menganalisis hubungan antara agama, sekularisme dan demokrasi liberal —
dalam hal sejarah, teori, dan konteks dunia Muslim kontemporer — isu sentralnya adalah:
demokrasi liberal membutuhkan bentuk sekularisme, tetapi sekaligus sumber budaya dan
intelektual utama dari mana demokrasi Muslim dapat diambil adalah agama. Oleh karena
itu, sebuah paradoks yang menentang para ahli teori demokrasi.

! Nader Hashemi, Islam, Seknlarisme dan Demofkrasi Liberal: Menuju Teori Demofkrasi untuk Masyarakat Muslim,
(Oxford Academic Books, 2009), 3.

186 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

Nader Hashemi menantang kepercayaan luas di kalangan ilmuwan sosial bahwa
pertumbuhan politik agama dan demokrasi liberal secara struktural tidak kompatibel. Dia
menganjurkan pemikiran ulang mendasar dari teori demokrasi sehingga memasukkan
variabel agama dalam perkembangan demokrasi liberal. Dalam prosesnya, ia
membuktikan bahwa teori asli sekularisme Muslim tidak hanya mungkin, tetapi juga
prasyarat yang diperlukan untuk kemajuan demokrasi liberal dalam masyarakat Muslim.

Tiga argumen utama dibuat: pertama, dalam masyarakat di mana agama adalah
penanda utama identitas, jalan menuju demokrasi liberal harus melewati pintu politik
agama. Kedua, sementara demokrasi liberal membutuhkan sekularisme, tradisi agama
tidak lahir dan tertanam dalam konsepsi politik agama. Gagasan ini harus dibentuk secara
sosial. Akhirnya, ada hubungan erat antara reformasi agama dan perkembangan politik.
Sementara yang pertama sering mendahului yang kedua, prosesnya saling terkait.
Demokratisasi tidak memerlukan privatisasi agama tetapi membutuhkan interpretasi ulang
ide-ide agama yang menopang demokrasi liberal.

Dengan menggunakan reinterpretasi ini, kelompok agama dapat memainkan
peran penting dalam pengembangan dan penguatan demokrasi. Secara umum, buku ini
menganjurkan pemikiran ulang teori demokrasi sehingga memasukkan variabel agama
dalam konstruksi dan konstruksi demokrasi sosial liberal. Signifikansinya terletak pada
pengakuannya terhadap nilai pemikiran dan ide-ide Islam dalam mendorong demokrasi
dalam kerangka teoritis dan praktis, yang menyelidiki, secara mendalam, Islam dan
sckularisme dalam kaitannya dengan demokrasi liberal, tanpa meremehkan atau
mendistorsi salah satu dari ketiga konsep ini.

Penelitian artikel ini berusaha mengatasi kebuntuan ini dengan mencari pijakan
teoretis yang kuat dari Islam dan teori komparatifnya. Ini menyentuh paralelisme Islam
dan demokrasi dan keselarasannya dengan prinsip-prinsip siyasah syar'iyyah dan cita-cita
paxc-Islamica. Ini menghubungkan cita-cita demokrasi Islam dengan stabilitas negara, cita-
cita universal (pax Islamica) dan pembentukan tatanan negara yang adil dan berkelanjutan
untuk menguraikan kerangka ketja praktis/ideal yang dapat diterapkan

Dalam hubungan ini, artikel ini mengeksplorasi formulasi konseptual, titkk temu dan
perbedaan antara syura dan demokrasi berdasarkan karya dan tulisan terpilih para aktivis
yang memberikan respon intelektual terhadap kekuatan ide dan gagasan demokrasi. Dia
mengungkapkan latar belakang filosofis dan perkembangan demokrasi di negara-negara
Muslim dan hubungannya dengan aspirasi politik Islam dan doktrin dan tradisi sejarah
yang mendasar.

Dalam bukunya, Rethinking Ourselves: Justice, Reform and Ignorance in Postnormal Times Anwar
Ibrahim* merangkum dalam bab "Membebaskan Demokrasi" tentang keadilan dalam

2 Anwar Ibrahim, Memikirkan Kembali Diri Sendiri: Keadilan, Reformasi dan Ketidaktabuan di Masa Pascanormal,
(Penguin Publication, 2025), 4.
Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 187



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

konteks demokrasi yang jika tidak didasarkan pada nilai dan moral, maka hanya akan
menghasilkan pemimpin yang korup dan tirani. Ini seperti yang dipertimbangkan oleh
Plato bahwa demokrasi memiliki potensi untuk menciptakan diktator dan pemerintahan
yang bertangan besi.

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Taj al-Din al-Subki dalam karyanya Muid
al-Ni'am wa Mubid al-Nigam (Pemulib Nikmat dan Penaban Azaman) dan prinsip-prinsip syura
yang diwakili oleh al-Kawakibi, Makdisi, Taha Hussein, al Tahtawi. Tujuannya adalah
untuk menghasilkan masyarakat yang berpengetahuan dan beradab yang diungkapkan
oleh Ziauddin Sardar sebagai komunitas kebijaksanaan, al Farabi sebagai kota yang berbudi
Inbur, dan Plato sebagai republik yang diinginkan dalam mengambil keputusan yang rasional
dan bermanfaat serta membentuk umat universal atau kesadaran universal Islam yang
tercerahkan dari kegelapan dan kebodohan.

Menurut Mustafa Akyol dalam bukunya Isiam withont Extremes: A Muslim Case for
Liberty,” serangkaian revolusi melawan diktator yang telah lama berkuasa di Tunisia, Mesir,
dan Libya pada awal 2011 menggarisbawahi premisnya bahwa komunitas Muslim
membutuhkan argumen tidak hanya untuk demokrasi, tetapi juga untuk liberalisme.

Dalam artikelnya "Islam dan Demokrasi™, Mohammad Hashim Kamali
menyiratkan bahwa sistem pemerintahan demokrasi umumnya didukung oleh Islam,
tetapi para cendekiawan Muslim berbeda dalam penilaian mereka terhadap demokrasi dan
konstitusi dari sudut pandang prinsip-prinsip Islam. Pandangan ini, bagaimanapun, telah
menemukan pijakannya, ini karena, demokrasi berkaitan dengan hak dan kebebasan dasar,
supremasi hukum, perwakilan dan partisipasi pemerintah, pemisahan kekuasaan, dan
kesetaraan di hadapan hukum. Hak dan kebebasan merupakan wujud martabat manusia
yang harus dilindungi dari mesin pengerahan negara. Konstitusi juga merupakan
instrumen pembatasan, pengorganisasian, dan pembagian kekuasaan di antara berbagai
organ negara.

Studi singkat tentang literatur freeance menemukan sejumlah tulisan berbobot
terkait hubungan antara Islam dan demokrasi yang terbagi menjadi (1) literatur yang
mendukung keselarasan Islam dan demokrasi dan (2) literatur kritis dan isu implementasi.
Ini dikerjakan, secara sistematis, untuk merangkum perdebatan intelektual yang muncul
tentang bentuk dan praktik demokrasi dan keselarasannya dengan prinsip-prinsip Islam

3 Mustafa Akyol, Isian Tanpa Ekstrem: Kasus Muslim untuk Kebebasan, New York: W.W. Norton & Co., 2011),
7.
* Mohammad Hashim Kamali, "Islam dan Demokrasi," Jumal ICR 4, No. 3 (2013): 437-39.

188 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

yang mengacu pada pandangan sarjana klasik, kontemporer dan studi modern. Ini
termasuk artikel yang ditulis oleh Zaid Husaini Kamis dkk. * yang menyoroti ide-ide
demokrasi yang dirumuskan oleh pemikir Tunisia Rachid Ghannouchi. Dalam upaya
menyelaraskan nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam dengan tuntutan demokrasi dan
kebebasan, partainya, Harakat al-Nahdah pun siap berpartisipasi dalam proses pemilu
(Pemilihan Umum) di Tunisia untuk membentuk pemerintahan dan tunduk pada proses
demokrasi yang sah. Perjuangannya telah membuka babak baru dalam sejarah modern
Islam di Timur Tengah dan Afrika Utara setelah Revolusi Jasmin dengan terwujudnya
negara demokratis parlementer dalam sistem pemerintahan yang menjamin kebebasan
berbicara dan berpendapat serta mendapatkan mandat dan dukungan rakyat.

Temuan ini diperkuat oleh Mohd 1zani Mohd Zain dan Hussain Mohamed ¢ dalam
artike]l mereka tentang tantangan politik Islam dan penegakan praktik demokrasi di
Malaysia dan Indonesia yang menghadapi oposisi signifikan karena perebutan politik dan
kekuasaan, faktor geopolitik, dan jaminan kebebasan dalam proses pemilu.

Secara teoritis, dan analitis, hal ini dapat dibandingkan dengan perkembangan
demokrasi di abad ke-21 seperti yang disorot oleh Tauseef Ahmad Parray ” dalam karyanya
baru-baru ini yang menelusuri teori-teori dasar yang berkaitan dengan isu-isu Islam dan
demokrasi dari teks-teks Al-Qur'an dan hadits dan dari karya-karya ulama terkenal tentang
benturan dan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip Islam. Wacananya dikembangkan di
sekitar konsep lembaga-lembaga demokratis operasional utama, seperti Syura (negosiasi),
Bay'ah (sumpah setia) dan Mithaq al-Madinah (konstitusi Madinah). Ia memanifestasikan
nilai-nilai moral dan cita-citanya yang didukung oleh prinsip-prinsip hukum yang berbudi
luhur dan sejalan dengan dasar dan kebijakan politik Islam (siyasah syar'iyyah) dan cita-
cita ummatis universalnya (pax-Islamica).

Hubungan antara demokrasi dan prinsip syura dijelaskan oleh M. Zainuddin®
dalam artikelnya yang melihat konteks dan implementasi demokrasi di negara-negara
Muslim dengan membandingkan konsep dan pendekatan Barat yang diwakili oleh Samuel
Huntington dan Francis Fukuyama dengan doktrin Islam dan unsur-unsur sosialnya
seperti al-sura, al-'adalab, al-amanab, al-mas'nliyah dan al-hurriyah dan keselarasannya dengan

5 Zaid Husaini Kamis, Mohd Roslan Mohd Nor, dan Mohamad Zulfazdlee Abul Hassan Ashari,
"Konttibusi Rashid Ghannouchi dalam Menyelaraskan Islam dan Demokrasi," Jurnal Internasional Studi Asia
Barat 13 (2021): 147-59.
¢ Mohd Izani Mohd Zain dan Hussain Mohamed, "Islam dan Demokrasi: Tantangan Politik Muslim di
Malaysia dan Indonesia," Ja#i Journal of Sontheast Asian Studies 10 (2005): 9-25.
7' Tauseef Ahmad Parray, Islam dan Demokrasi di Abad ke-21, (Oxford: Oxford University Press, 2024), 1.
8 M. Zainuddin, "Islam dan Demokrasi (Studi Implementasi Demokrasi di Negara-negara Muslim)," Ulu/
Albab Journal of Islamic Studies 4, no. 2 (2002): 73-87.

Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 189



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

prinsip-prinsip demokrasi. Tema ini juga disorot oleh Umar Nasaruddin’, Hamidah
Tutik', Madani Malik", Nurcholish Madjid"?, Mgs. A. Defrizal dkk. ®, Arif Zulhilmi ** dan
Lalu Yoga Vandita & Hirmayadi Saputra® dalam diskusi luas dan reflektif mereka tentang
perspektif hukum, struktur sosial dan politik serta peran demokrasi dalam realitas dunia
global terkait dengan pengembangan tatanan negara yang adil dan berkelanjutan
(perdamaian dan keberlanjutan). Dia merumuskan prinsip-prinsip dan pemahaman
demokrasi dan strukturnya yang dibangun oleh nilai-nilai dan doktrin etika praktis yang
membentuk fondasi ideologis di sebagian besar negara Islam.

Sebaliknya, artikel ini bertujuan untuk membuat sintesis dan perumusan isu-isu
demokrasi yang akurat berdasarkan hermeneutika Fazlur Rahman. Kebaruan artikel ini
adalah penyajian sintesis ideal kerangka demokrasi Islam yang didukung oleh teks-teks
yang berbudi luhur dan dilembagakan pada abad ke-21 (era baru) yang mewujudkan sikap
positif terhadap konstruksi dan nilai-nilai idealnya yang dijunjung tinggi dalam konteks
negara-bangsa, yang menjunjung tinggi prinsip dan praktiknya yang efektif dalam
membentuk tatanan negara yang adil, berkelanjutan dan seimbang.

Pendekatan ini sejalan dengan teori dan prinsip musyawarah serta pemahaman
konstitusional yang dijunjung tinggi untuk melindungi hak dan kepentingan rakyat yang
sah serta aspirasi dan suara kolektifnya. Hal ini bertujuan untuk merumuskan kerangka
kerja ideal demokrasi Islam yang sejalan dengan siyasah syar'iyyah dan cita-cita pax-Isiamica
sambil menggambarkan isu-isu yang menyentuh stabilitas, kebijakan publik, dan konflik
dan solusi perdamaian dengan perbandingan yang jelas dan signifikan dalam perdebatan
hubungan antara Islam dan demokrasi berdasarkan teks Al-Qut'an dan Sunnah ' dan

% Nasaruddin Umar, "Demokrasi dan Musyawarah: Studi Analitis," Jurnal Komunikasi Pergurnan Tinggi Islam
5, No. 1 (2002): 36.

10 Tutik Hamidah, "Konsep Demokrasi dalam Perspektif Muslim," Majalah El-Harakah 52 (XVIII 1999):
33.

11 Malik Madani, "Syura sebagai Elemen Penting Demokrasi," Jurmal Khazanah UNISM.A Malang (1999): 13.
12 Nurcholish Madjid, "Islam dan Politik: Tinjauan Prinsip-prinsip Hukum dan Keadilan," Jurnal Paramadina
1:1 (1998): 54.

13 Mgs. A. Deftizal, Achmad Zulham, dan Solihin, "Demokrasi dalam Islam: Tinjauan Tafsir Maudhu',"
Wardab Journal of Da'wal and Society 21, No. 2 (2020): 66—79.

14 Arif Zulhilmi, "Demokrasi dan Hak Asasi Manusia dalam Pandangan Islam," Jurnal Darma Agung 30:2
(2022): 254-265.

15 Kemudian Yoga Vandita, Hirmayadi Saputra, "Demokrasi dalam Perspektif Islam," Jurnal Penelitian dan
Pendidikan NUSRA 5:2 (2024): 545-552.

16 Rumni Hafizah, Johati Jamal, "Perspektif Demokrasi dalam Al-Qur'an; Fondasi Keadilan dan Pemikiran
Partisipatif,”" Literasi Lathaif Tafsir, Hadits dan Filologi 3:1 (2024): 81-93.

190 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

interpretasinya oleh para ahli hukum dan ulama yang muktabar dan melihat kemajuan
jaringan dan pelembagaan, konstitusi, legislasi,” transisi dan konsolidasinya di era baru.

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan deskriptif dan analitis. Data
dan instrumen penelitian diperoleh dari sumber primer dan sekunder terkait dan diolah
secara teknis, historis dan empiris berdasarkan teori hermeneutika Fazlur Rahman dan
perspektif kontekstualis dan metodis sistematisnya tentang nas dan ijtihad. Hal ini untuk
membuat sintesis temuan penelitian dan menarik kesimpulan dan formulasi yang akurat.

Sejarah Islam modern mengakui konsep syura dan demokrasi sebagai sistem
politik yang diakui oleh norma dan batasan etikanya, dan pengalamannya di Tunisia, Mesir,
Indonesia dan Turki membuktikan ketahanan dan keberlanjutannya sebagai dasar dan
mekanisme yang dapat diandalkan dan teruji dalam sejarah. Praktiknya ditentukan oleh
formula global dalam sistem yang menghormati prinsip-prinsip pemisahan kekuasaan,
akuntabilitas, kebebasan, prinsip kesetaraan, dan hak-hak dasar."

Oleh karena itu, artikel ini berusaha untuk melihat keduanya secara proporsional;
secara teoritis dan praktis dalam hal implementasi dan hubungannya dengan isu-isu Islam
dan perbedaannya dalam hal sejarah, budaya dan struktur.” Dalam konteks sejarah,
demokrasi telah menciptakan dasar dan mekanisme yang kuat untuk membendung
otoritarianisme, korupsi, penindasan dan kesewenang-wenang, selain menumbuhkan
semangat kesetaraan, integritas® nilai-nilai jamak, dan prospek liberalnya.”’ Konsep
demokrasi ini telah digunakan oleh orang Eropa dalam menciptakan peradaban mereka
di zaman pencerahan nilai-nilai dan konsep sosial liberal” di mana perannya berperan
dalam mengubahnya dari pengurungan feodalisme menjadi pemerintahan elitis.”

17 Kun Budianto, "Lembaga Politik Islam: Konsep Konstitusi, Legislasi, Demoktasi, Umat dan Syura,"
Jurnal Studi Sosial dan Politik 1:2 (2017): 155-166.
18 Mohd Rumaizuddin, Ghazali, "Praktik Demokrasi di Dunia Islam Menurut Perspektif Islam," Jurnal Al-
'Abgati Ilmu Sosial dan Humaniora Islam 10 (2017): 17-34.
19 Toguan Rambe & Seva Mayasari, "Perbandingan antara Konsep Syura dan Demokrasi dalam Politik
Islam," Kata Pengantar - Jurnal Pendidikan, Se¢jarab, dan Lmu Sosial 5:1 (2021): 138-148; Anggi Wahyu Ari,
"Syura dan Demokrasi: Antara Teori dan Praktik di Dunia Islam," Jumal mu Agama: Meneliti Doktrin,
Pemikiran, dan Fenomena Agama 17:2 (2017): 231-240.
20 El-Muhammady Uthman, "Islam dan Demokrasi," dalam Demokrasi dan Dunia Islam: Perspektif Teoritis dan
Praktis, ed. Mohd Izani Mohd Zain (Kuala Lumpur; Penerbit Universitas Malaya, 2007), 19.
2l John L. Esposito & John O. Voll, Demokrasi di Negara-negara Muslim: Masalah dan Prospek, eds. Ahmad
Baiquni, Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1999), 17.
22 Mohd Rumaizuddin, Ghazali, "Praktik Demokrasi di Dunia Islam Menurut Perspektif Islam," Jurnal Al-
"Abgari Ilmn Sosial dan Humaniora Islam 10 (2017): 17-34.
23 Tamimi, Azzam, "Gerakan Islam di Era Demokrasi," Harakah 1-15 Juni (2001): 10.

Abmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 191



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

Dalam pengalamannya, demokrasi berkecambah dalam konteks pluralitas dengan
perkembangan fenomenal di dunia Islam dimana sistem ini dapat diperkuat dengan
doktrin syariat maqasid dan penerapannya dalam sistem pemerintahan.** Menurut DS
Anwar Ibrahim®, suasana demokrasi berarti dalam memelihara budaya dialog dan hal ini
penting dalam memastikan keberlanjutan ekosistem politik. Mengejar demokrasi di
kalangan Muslim saat ini adalah fitur yang paling menonjol dan transformatif saat ini.

Menurut Mohammad Hashim Kamali®, secara garis besar, Islam mengakui
banyak dari nilai-nilai demokrasi ini dan mengambil sikap tegas dalam melindungi dan
mewujudkan kesejahteraan manusia dan mwaslahah, sebuah pemerintah konsultatif yang
berkomitmen pada akuntabilitas (w#hasabah) dan keadilan. Islam menganjurkan
pemerintahan terbatas, yang berkomitmen untuk mendorong tujuan dan tujuan (aqasid)
syariah.

Baik Islam maupun demokrasi berusaha untuk mewujudkan kesejahteraan
manusia dan membela hak-hak dasar atas kehidupan, keamanan pribadi, privasi dan
properti. Syariah mengakui hal ini termasuk hak atas pendidikan dan pekerjaan, dan
kualifikasi individu untuk kebutuhan hidup.

Ada banyak bukti yang menunjukkan bahwa Islam membayangkan sistem
pemerintahan sipil, bukan teokrasi. Hal ini karena kepala negara dipilih oleh rakyat melalui
musyawarah, pemilihan dan sumpah setia (bay'ah), yang diterjemahkan ke zaman modern
sebagai pemerintahan yang dipilih oleh suara bersama di mana tempat kekuasaan tunduk
pada rakyat. Yusuf al-Qaradawi menegaskan demokrasi dan proses pemilu, yang dia
ibaratkan dengan menyaksikan (syababadah) di mana orang-orang bersaksi tentang
kualifikasi dan keandalan kandidat yang mereka pilih — dan menyatakan bahwa syabadah
adalah kewajiban kolektif (fard kifa'i) pada komunitas Muslim. Partai politik, menurut al-
Qaradawi, adalah kendaraan untuk partisipasi terorganisir dalam urusan pemerintahan. Ini
juga setara dengan mazhab-mazhab figh, atau wazhab, di mana para sarjana terpelajar telah
mencirikan mereka sebagai partai-partai hukum, yang mengungkapkan posisi partisan
dalam legislasi.

Mengenai pertanyaan bahwa demokrasi adalah doktrin Barat daripada Islam dan
bahwa demokrasi membawa nilai-nilai dan pandangan Barat, al-Qaradawi menjawab
bahwa tradisi dan keilmuan Islam telah mempertahankan profil yang relatif terbuka dalam

24 Fadzil, Siddiq, Magasid al-Shariah di Ranah Demofkrasi (Selangor: UNISEL Press, 2022), 3.
25 Ibrahim, Anwar, "Nilai-nilai Universal dan Demokrasi Muslim," Jurmal Demokrasi 17:3 (2006): 5-12.
26 Kamali, Mohammad Hashim, "Islam dan Demokrasi," Jurnal ICR 4:3 (2013): 437-39.

192 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam. Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

penerimaan dan kontribusi kepada peradaban lain. Itu telah diambil dari tradisi lain yang
sesuai dan sesuai dengan nilai-nilainya sendiri.

Dalam analisis teoretisnya tentang Islam dan demokrasi, Jeremy P. Barker”
mengungkapkan masalah yang terkait dengan paralel antara Islam dan demokrasi yang
telah bertahan selama beberapa generasi. Menurutnya, analisis Samuel Huntington **
benar ketika ia mengatakan tentang era pasca-Perang Dingin, "dalam politik peradaban,
rakyat dan pemerintah peradaban Barat lainnya tidak lagi menjadi objek sejarah sebagai
sasaran kolonialisme Barat tetapi bergabung dengan negara-negara Barat sebagai kekuatan
pendorong dan pola sejarah". Sementara kekuatan Barat, terutama Amerika Serikat, masih
memberikan pengaruh yang cukup besar dalam urusan universal, fokus pengaruh telah

bergeser.

Dengan dunia menjadi semakin "horizontal", paralel dalam sistem pemikiran yang
bersaing tampaknya menjadi topik yang lebih sering diperdebatkan. Di garis depan
perdebatan ini adalah paralel antara Islam dan demokrasi. Pada prinsipnya, ada kesamaan
yang memungkinkan Islam dan demokrasi hidup berdampingan secara harmonis dan ini
dapat dilihat dari nilai-nilai yang dirayakannya seperti kebebasan individu, pluralisme dan
pembagian kekuasaan. Elemen-elemen ini membentuk fondasi yang kuat dan bernilai
dalam masyarakat demokratis dalam menciptakan iklim kebebasan yang merayakan
perbedaan ide dalam suatu bangsa. Berdasarkan kehendak bebas individu dan koalisi
kolektifnya, telah melahirkan budaya dinamis yang merangkul semua kelompok orang
yang mendorong proliferasi ide, pemikiran, dan suara di ruang publik dan memastikan
bahwa demokrasi berfungsi secara efektif.

Praktik ini sejalan dengan nilai-nilai inti Islam yang memiliki dampak luas dalam
pembentukan demokrasi yang sehat yang mengakui suara pluralis, kebebasan individu,
dan hak asasi manusia serta membela kesetaraan dan keadilan dalam pemerintahan yang
manusiawi. Nilai-nilai ini telah sepenuhnya diwujudkan di bawah kekhalifahan Islam yang
ditafsirkan oleh toleransi dalam merayakan suara dan gagasan pluralis dan kolektif dalam
masyarakat dan membela kebebasan berekspresi keyakinan agama yang berpuncak pada
pembentukan koeksistensi di Andalus.

27 J. Paul Barker, "Kompatibel? Tidak kompatibel? Analisis Teoritis Islam dan Demokrasi," e-IR (2011).
https:/ /www.e-it.info/2011/06/05/compatible-incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-
democracy/

28 Samuel Huntington, "Bentrokan Peradaban?" Urusan Luar Negeri (Musim Panas 1993): 22-49.

Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 193


http://www.e-ir.info/?author=1057

Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

Budaya kebebasan yang dipulihkan ini telah mengarah pada pemulihan prinsip dan
nuansa demokrasi lainnya yang sejalan dengan sistem kepercayaan, praktik budaya, dan
moral Islam. Dalam praktik kekuasaan, Islam telah membentuk struktur politik
berdasarkan semacam kekuasaan eksekutif (a/-sultan al-tanfidhi), di mana otoritas politik
diserahkan kepada rakyat dan pemerintah melaksanakannya atas nama mereka, bukan
kekuasaan absolut (siyadat al-hukm), yang dapat memberlakukan atau membatalkan hukum
apa pun, atau hak untuk mengubah dasar-dasar Islam dan syariah.

Kepala negara tidak memiliki kekuasaan kepausan untuk membuang dosa atau
pelanggaran  terhadap agamanya. Karakter sipil jabatannya dengan demikian
dimanifestasikan dalam metode hukum figh bahwa "urusan kepala negara terikat oleh
kesejahteraan publik (azr al-imama manut bi'l-masiahah)". Esensi kepemimpinan dalam
Islam diungkapkan dalam hadits bahwa "pemimpin suatu suku adalah hamba mereka"
(sayyid al-gawmi khadimubum)."

Pada prinsipnya, ini diwakili tidak hanya dalam masyarakat tetapi juga dalam
kekuatan praktis pemerintah dalam menentukan kebijakan berorientasi syariah (szyasab
shar'tyyah), yang memungkinkan otoritas pemerintah untuk menangani masalah mendesak
dan masalah yang mempengaruhi kehidupan rakyat melalui peraturan dan inisiatif yang
sesuai dengan syariah, meskipun dengan beberapa penyimpangan yang tak terelakkan dari
hukum sekolah dan cendekiawan yang telah ada. *

PRINSIP-PRINSIP SYURA DAN IMPERATIF MORALNYA

Merupakan kebutuhan mendasar dalam majelis umat Islam yang menginginkan
hal-hal yang menyangkut kepentingan umum diputuskan secara mufakat, yaitu
berdasarkan prinsip musyawarah dan norma-norma hukumnya berdasarkan kekuatan
syariat maqasid sebagai jembatan teoritis dan penghubung antara konsep demokrasi dan
syarah. Prinsip ini ditekankan dalam banyak ayat Al-Qur'an, seperti yang dijelaskan oleh
Fazlur Rahman tentang masalah umat Islam dan peran historis mereka dalam

pembentukan negara Islam berdasarkan prinsip syara.”’ Menurut Tawfiq al-Shawi *

bl

demokrasi pada dasarnya adalah versi syurat Islam, yang telah layu dan kuncupnya subur

2 Mohammad Hashim Kamali, "Islam dan Demokrasi," Jurmal ICR 4:3 (2013): 437-39.

30 Jon Armajani, "Islam dan Demokrasi dalam Pemikiran Fazlur Rahman dan Sayyid Abu'l-A'la Mawdudji,"
dalam Agama dan Representasi: Islam dan Demokrasi, eds. Ingrid Mattson, Paul Nesbitt-Larking, Nawaz Tahir
(Newcastle upon Tyne, Inggris: Cambridge Scholars Publishing, 2015), 37-49.

31 Al-Shawi, Tawfiq, Figh al-Shura (Kairo: Dar al-Wafa', 1992), 20.

194 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam. Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

di negeri-negeri non-Islam. Dalam bukunya A/~Shura: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat
untuk Rekonstruksi dan Reformasi, Ahmad al-Raysuni’® menekankan semangat musyawarah
dan kesadaran ini sebagai prasyarat dalam memastikan penegakan nilai-nilai dan kekuatan
sosial dan perannya dalam kemajuan dan pembaharuan masyarakat.

Dari segi latar belakangnya, Ahmad al-Raysuni adalah mantan ketua jenderal
Persatuan Cendekiawan Dunia (2018-2022) yang berbasis di Doha — menggantikan Sheikh
Yusuf al-Qaradawi, dan memegang gelar doktor dalam Studi Islam dari Universitas
Muhammad al-Khamis, Rabat, Maroko. Lahir pada tahun 1953 di desa Awlad Sultan di
provinsi utara Larache, Maroko, ia dikenal karena karya-karyanya dalam pemikiran
maqasid, yang sangat dipengaruhi oleh ide-ide Allal al-Fasi (w. 1974) pendiri partai Istiglal
di Maroko, Tahir ibn '"Ashur (w. 1973) dan Abdullah bin Bayyah.

Dia telah bekerja di Kementerian Kehakiman, sebagai editor surat kabar a/-Tajdid,
dan anggota Jamiyat al-Ulama (Organisasi Cendekiawan Islam) di Maroko, dan pemimpin
gerakan sosial Gerakan Persatuan dan Reformasi [MUR| (AXTawhid wal Isiah), salah satu
organisasi di Partai Keadilan dan Pembangunan (JDP), sebuah partai politik berbasis
Islam di Maroko yang mengendalikan pemerintahan dari 2011 hingga 2021. Raysuni telah
menghasilkan beberapa buku dan makalah tentang a/-Magasid dalam bahasa Arab,
beberapa di antaranya telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris, Latin, Persia, Bosnia,
Urdu dan Melayu, di antaranya Nazariyyah al-Maqasid "inda al-Imam al-Shatibi; Madkhal ila
Magasid al-Syariah; Al-Fikr al-Magasidi Qawa'idubu wa Fawa'idubu, Al-ljtibad: al-Nas wal
Maslahah wal Wagqi'; Figh Taat Peminpin, dan lain-lain. Saat ini ia mengajar Usa/ al-Figh dan
Magasid al-Shari'ah di Sekolah Tinggi Seni dan Humaniora, Universitas Muhammad al-
Khamis, Maroko. *

Raysuni mendasarkan pemahamannya tentang syura pada bunyi ayat-ayat dari
surah al-Baqarah (2:233), Ali-"Imran (3:159), dan AlSyura (42:38), yang menguraikan
prinsip-prinsip dan praktik universalnya dan pentingnya dalam pelaksanaan urusan politik
dan kehidupan umat. Membahas prinsip-prinsip musyawarah sebagaimana tercantum
dalam tiga ayat di atas dan mengkaji dampaknya dalam mendukung kehidupan politik dan
sosial masyarakat dalam segala aspek kehidupan berdasarkan prinsip keadilan dan ihsan.
Pembentukan nilai-nilai politik berdasarkan amalan sy#ra juga ditinjau dari postulat yang
berasal dari tradisi sunnah dan athar para sahabat dan tabi'in yang menguraikan prinsip

32 Al-Raysuni, Ahmad, A~Shara: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat untuk Rekonstruksi dan Reformasi (Herndon,
Virginia: III'T, 2011), 5.

33 Irma Nur Hayati, Tutik Hamidah, Abbas Arfan, "Mempelajari Pemikiran Ahmad ar-Raisuni: Komposisi
Syariah dan Fikh Politik Indonesia," E/-Bait: Jurnal Hukum Kelnarga Islam 1:2 (2022): 174-187.

Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 195



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

konsultasi menyeluruh yang ditegakkan pada masa-masa awal Islam di Madinah dan di
bawah pemerintahan khulafa' al-rasyidun.

Prinsip negosiasi yang diilhami oleh ayat-ayat Al-Qut'an ini menguraikan
pentingnya memutuskan hal-hal yang melibatkan kepentingan publik melalui
musyawarah, yang ditegakkan dalam ayat-ayat berikut: "Jadi jika keduanya ingin menyapib
(sebelum dna tabun) dengan kebendak dan pertimbangan mereka sendiri, maka tidak ada dosa terhadap
mereka" [2:233); "Dan berunding dengan mereka dalam masalab itu. Maka apabila kamn telah
mengambil keputusan, maka percayalah kepada Allah" [3:159] dan " Yang menangani urusan-urusan
mereka dengan musyawarah"' [42:38].

Pengembangan dan implementasi sistem syzra ini dapat memberikan implikasi
positif dalam mewujudkan semangat mufakat dan persatuan demokratis serta penguatan
nilai-nilai kerukunan, manfaat dan ketahanan yang menghembuskan semangat kebebasan
dalam mencapai peningkatan kehidupan umat. Dalam buku ini, Raysuni mencoba
memperkenalkan dan mempertimbangkan makna dan praktik utama a/-shura, menelusuri
perkembangan sejarahnya, serta mengeksplorasi cara-cara di mana prinsip-prinsip ini
dapat diperkenalkan, dilembagakan dan diterapkan dalam masyarakat Islam.

Menurutnya, praktik a/-syura ini telah dikesampingkan di seluruh dunia Islam yang
penyebabnya kompleks dari sudut pandang politik dan sejarah. Meskipun banyak yang
telah ditulis tentang subjek ini, kenyataannya adalah bahwa itu paling baik diterapkan
secara tidak efektif dan paling buruk tanpa diabaikan dengan indah. Bahkan hari ini ini
adalah masalah yang diperdebatkan dengan hangat. Dengan alsyura yang semakin
dikaitkan dengan partisipasi demokratis dalam proses pengambilan keputusan, perdebatan
terus meradang dengan kritik yang menantang gagasan yang menyamakan prinsip dengan
demokrasi Barat, sementara yang lain mengklaim bahwa itu memungkinkan makna yang
mematahkan cengkeraman kekuasaan terpusat.

Dalam penyelidikannya tentang isu-isu ini, itu didasarkan pada keilmuan yang
cermat. Raysuni menyimpulkan bahwa alsyura harus diadopsi sebagai cara hidup bagi
semua Muslim untuk melindungi kepentingan mereka dan sebagai kendaraan penting
untuk rekonstruksi dan islah, yang ia bahas dari beberapa sudut pandang baru yang
menarik, memberikan konseling ke bidang yang sampai sekarang sedikit, jika ada,
diperiksa.

Serangkaian gelombang protes terhadap kediktatoran yang sekarang melanda
negara-negara Arab merupakan bukti kegagalan pemerintah konsultatif dan partisipatif
dan kesempatan pada saat yang sama bagi mereka untuk merebut kembali semua warisan

196 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

mereka yang hilang yang sangat terkait erat dengan budaya dan Islam mereka. Kontribusi
al-Raysuni yang tepat waktu mengungkapkan tempat a/-Shura dalam buku ini, preseden
hukum dan sejarah dan jalan kebangkitan aslinya dalam politik Islam kontemporer.
Fokusnya pada isu-isu pragmatis dan persimpangan antara a/-Syura dan demokrasi disorot,
membuat bukunya menjadi bacaan yang sangat menarik tentang hal ini.

Ini adalah advokasi yang penuh semangat untuk menghidupkan kembali dan
menggabungkan prinsip-prinsip musyawarah di semua lapisan masyarakat. Pesannya
adalah bahwa prinsip itu ilahi, dan penerapannya setua ciptaan manusia sendiri. Dengan
demikian dia menganggap prinsip itu sebagai intrinsik pada proses penciptaan itu sendiri,
dan bukan sekadar masalah doktrin. Selain itu, ia tidak keberatan untuk mengembangkan
prinsip dengan meminjam dari (dan memperkaya lebih lanjut) teori dan praktik demokrasi
modern. "Demokrasi," dia berpendapat, "membutuhkan kita sebanyak kita
membutuhkannya."

Ada banyak informasi yang mendukung prinsip musyawarah dalam teks hukum
Islam. Ia menjelaskan hal ini berdasarkan sumber dan prinsip-prinsip hukum yang
diperoleh dari ayat-ayat suci Al-Qut'an, peristiwa kehidupan Nabi (saw), dan contoh yang
diberikan oleh para khalifah al-rasyidun. Sejumlah teks dari Al-Qur'an al-Karim dan hadits
Nabi (saw) menghubungkan musyawarah dengan semua bidang kehidupan: spiritual dan
material, individu dan perusahaan.

Menurutnya, al~shara disebutkan dalam Al-Qur'an dan direkomendasikan dalam
praktik Nabi Muhammad (saw) dan para sahabatnya. Prinsip dasarnya dinyatakan dalam
dua ayat Al-Qur'an: 42:38 dan 3:159 yang secara khusus mencatat percakapan Allah (swt)
dengan para malaikat mengenai penciptaan Adam dan masa depan keturunannya di bumi.
Muhammad al-Tahir ibn Ashur menggambarkan bahwa Tuhan melakukan ceramah ini
untuk memuliakan dan mendidik para malaikat, dan untuk menginspirasi peniruan.
Konsultasi, menurutnya, dimaksudkan untuk terjadi pada awal penciptaan untuk
memberikan bimbingan kepada umat manusia.

Contoh lain dari kategori ini adalah negosiasi Abraham dengan putranya (Ismael)
tentang perintah yang dia terima dari Tuhan untuk membantainya (Surah A/~Sajfat 37:102);
kisah Ratu Balqis yang bernegosiasi dengan orang lain (27:29-35); tentang wanita yang
menganjurkan ayahnya untuk mempekerjakan Musa, yang dapat dipercaya (Qut'an 28:26)
dan berbagai ayat lain dari Al-Qur'an yang menetapkan dasar untuk konsultasi dalam
kehidupan individu: antara suami dan istri, antara orang tua dan anak-anak, dan bahkan
dalam situasi yang melibatkan perselisthan rumah tangga atau perceraian, yang
menunjukkan tujuan dan manfaat yang dapat dicapai melalui praktik konsultasi.

Abmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 197



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

Di sisi lain, pentingnya konsultasi di ruang publik dijelaskan dalam dua ayat Al-
Qur'an yang sama, yang menyebutkan mereka "yang melakukan urusan mereka [dalam
hal-hal yang melibatkan kepentingan publik] dengan musyawarah" (Surah A/~Shaira 42:38),
dan perintah Tuhan kepada Nabi (saw) untuk "berkonsultasi dengan mereka dalam segala
hal yang berkaitan dengan kepentingan umum." (Surah A/-'Tmran 3:159)

Pentingnya dan nilai a/shira yang dikaitkan dalam ayat ini menjelaskan posisi
musyawarah dalam kehidupan Islam yang menuntut perundingan yang harus dicapai
dalam setiap urusan yang berkaitan dengan masyarakat, yang merupakan ungkapan belas
kasihan dan kasih Tuhan. Ini mengungkapkan ciri-ciri mendasar yang menentukan dalam
kehidupan umat Islam yang percaya, di mana ayat ini dipandang sebagai prinsip dasar
dalam pemerintahan dan kepemimpinan Islam, dan dalam hubungan antara penguasa
Islam dan mereka yang mereka kuasai. Sistem dan pengaturan yang berkaitan dengan
negosiasi ini telah dilakukan oleh umat Islam sepanjang sejarah mereka dan yang
membentuk elemen dasar dan dasar agama Islam.

Perintah kepada Rasulullah (SAW) untuk berpartisipasi dalam negosiasi ini juga
memiliki konotasi luas yang ditafsirkan dalam kaitannya dengan putusan-putusan yang
tidak ada teks eksplisit Al-Qur'an dan yang oleh katena itu harus disimpulkan berdasarkan
metafora komparatif (g7yds), keutamaan hukum (is#zhsan), dan penalaran berdasarkan
pencarian maslahat umum (is#s/ah). Ibnu 'Abd al-Barr meriwayatkan bahwa 'Ali bin Abt
Thalib pernah berkata:

"Aku berkata, 'Wahai Rasulullah, apa yang harus kani lakukan dalam situasi di mana
tidak ada yang diturunkan dalam Al-Qur'an dan di mana kami tidak memiliki teladan
darimu untuk diikuti?’ Rasulullah SAW menjawab, 'Kumpulkanlah orang-orang mukmin
yang bijaksana (atan Rasulullah (SAW) bersabda, beribadablab). Kemudian musyawarabkan
di antara kalian sendiri tentang situasinya, dan jangan mendasarkan kesimpulan Anda hanya

pada pandangan satu orang.”*

Dalam riwayat lain yang diriwayatkan dari Abu Hurairah ia mengamati, "Saya belum
pernab melibat orang yang lebib cenderung untuk bernegosiasi dengan para sababatnya daripada
Rasulullah (SAW)." (al-Tirmidhi, bab a//ihad) Prinsip ini telah diakui dalam garis hukum
sebagaimana diriwayatkan dalam Musnad Abmad, Nabi (saw) bersabda kepada Abu Bakar

34 Ibn 'Abd al-Barr, Aba 'Umar Yusuf, Jawi' Bayan al-'Iim wa Fadlibi wa ma Yanbaghi fi Riwayatibi wa Imam
(Kairo: Dar al-Kutub al-Tlmiyah, 1980), 2/73

198 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

dan 'Umar, "Jika kalian berdua sepakat dalam suatu perkara, saya tidak akan menentang

nasihat apa pun yang kamu berikan kepadaku." *

Ibnu 'Umar meriwayatkan bahwa alshira digunakan untuk menegakkan tradisi
adban, atau adzan (Sahih al-Bukhari, kitab adzan (kitab al-adban), dan al-Tirmidhi, bab
tentang sholat (abwab al-salah), di mana Nabi (SAW) berkonsultasi dengan para sahabatnya
tentang cara terbaik untuk memanggil orang-orang beriman untuk shalat, yang diambil
tanpa adanya wahyu eksplisit, sebagai pendahulu bagi mereka yang datang setelahnya.

Akibatnya, para ahli hukum telah merumuskan implikasi dari musyawarah ini yang
memiliki aplikasi luas dalam mazhab. Dalam karyanya, Abkam al-Qur'an *® fuqaha Hanafi
Abu Bakr al-Jassas mencantumkan manfaat a/-shira dalam Islam: memberikan aturan
yang jelas tentang situasi yang tidak dijelaskan dalam teks-teks suci melalui penalaran
independen; ia menyoroti posisi bermartabat para sahabat Nabi (saw), yang layak untuk
melakukan ijtihad dan yang pandangannya layak diadopsi dan diikuti; dan itu
membenarkan penggunaan akal manusia untuk mencapai penilaian.

Sementara itu, fuqaha Maliki Aba Bakr ibn al-'Arabi, dalam karya ceramahnya
'Aridat al-Abwadhi fi Sharh Sabib al-Tirmidhi ', menyatakan bahwa manfaat konsultasi
memungkinkan tindakan berdasarkan sesuatu yang diketahui; kebenaran dibebaskan dari
keinginan manusia yang salah; dan seseorang memperoleh natijah terbaik dari pikiran dan

kemampuan pikiran manusia.

Menurut Raysuni, secara umum, a/shira menawarkan manfaat berikut:
menentukan tindakan yang benar dan paling benar; membebaskan diri dari tirani
prasangka dan keinginan egois; mencegah kesewenang-wenangan dan tirani; mengajarkan
kerendahan hati; memberikan hak-hak kepada setiap orang; mempromosikan iklim
kebebasan dan inisiatif; membangun kapasitas untuk berpikir dan merencanakan;
meningkatkan kesiapan untuk bertindak dan dukungan; menumbuhkan keterbukaan dan
persatuan; Kesediaan untuk menanggung konsekuensi yang tidak diinginkan dari

penyelesaian yang baik. **

35 Al-Shaybani, Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal, Al-Musnad (Amman: Bayt al-Afkar al-Dawliyah, 1998),
4/227; Lbnn Hajar al-'Asqalani, Fath al-Bari Sharh Sahil al-Bukhari (Riyadh: Dar al-Salam, 1997), 15/284

36 Al-Jassas, Abu Bakar Ahmad ibn 'Ali al-Razi, Abkdn al-Qur'an (Bayrut: Dar al-Kutub al-'Arabi, t.t.), 2/41
37 Ibn al-'Arabi, Abu Bakr, 'Aridat al-Ahwadhi bi Sharh Sahih al-Tirmidhi (Kairo: Dar al'llm lil Jami', 1960),
7/206

38 Al-Raysuni, Ahmad, A~Shara: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat untuk Rekonstruksi dan Reformasi (Herndon,
VA: IIIT, 2011), 15.

Abmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 199



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

Alhasil, secara praktis penerapan praktik demokrasi bertahan hidup di Turki,
Indonesia, Tunisia dan lainnya menunjukkan ketahanannya dalam menjamin keamanan
nasional dan liberalisme esensial, misalnya peran sy#ra dalam membendung korupsi dan
otoritarianisme seperti yang ditunjukkan oleh Ahmet T. Kuru dalam bukunya Is/m,
Authoritarianism, and Underdevelopment: A Global and Historical Comparison and Sekularisme dan
Kebijakan Negara terhadap Agama: Amerika Serikat, Prancis dan Turki tentang perdebatan
tentang sekularisme dan kebijakan negara dalam masyarakat pluralistik seperti di Turkiye
dan Prancis dan kritiknya terhadap perselingkuhan agama dan negara yang mengakibatkan
korupsi, kekerasan, dan keterbelakangan.

PENUTUP

Sebagai sintesis akhir, ada keselarasan nyata antara prinsip-prinsip demokrasi dan
ajaran Islam, terutama mengenai kebebasan dan sistem perwakilan. Dinamika ini telah
mendorong masyarakat Muslim untuk berjuang untuk aspirasi universal dan menetapkan
standar moral untuk mewujudkan perdamaian, budaya musyawarah, dan kesejahteraan
umum. Hubungan integral antara Islam dan demokrasi ini terbentuk melalui pendekatan
persepsi yang menjembatani perdebatan antara pandangan tradisionalis dan rasionalis
dalam lanskap politik saat ini.

Kontekstualisasi tren demokrasi Islam menunjukkan semangat demokratisasi
yang meluas di dunia Islam, yang mencakup kawasan Arab, Asia Selatan, dan Asia
Tenggara. Dampak multidimensi dari pemahaman politkk inklusif ini juga
menggarisbawahi perbedaan mendasar dengan demokrasi sekuler Barat; Islam menjadikan
syura sebagai landasan etis yang memberikan nilai transendental pada sistem
pemerintahan dan tujuan politik negara. Temuan ini menawarkan implikasi strategis,
teoritis dan praktis untuk memperkuat kebijakan pemerintahan dan politik di negara-
negara Muslim saat ini.

Daftar Pustaka

Adrian, Muhammad Fikri, "Demokrasi, Hak Asasi Manusia dan Hukum Islam dalam
Gagasan Reformis Mohammed Abed al-Jabiti," Jurnal Studi Islam Interdisipliner
Indonesia 7, no. 2 (2024): 223-43. DOL: 10.20885/ijiis.vol7.iss2.art6

200 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

Akyol, Mustafa. Isiam Tanpa Ekstrem: Kasus Muslim untuk Kebebasan, New York: W.W.
Norton & Co., 2011.

al-Jassas, Abu Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Razi. Abkdnm al-Qnr'an. Beirut: Dar al-Kutub al-
'Arabi, n.d.

al-Raysuni, Ahmad. A/-Shara: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat untuk Rekonstruksi dan
Reformasi. Herndon, VA: 11T, 2011.

al-Shawi, Tawfiq. Figh al-Shura. Kairo: Dar al-Wafa', 1992.

al-Shaybani, Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal. A/Musnad. Amman: Bayt al-Afkar al-
Dawliyah, 1998.

Antari, Putu Eva Ditayani. "Tafsir Demokrasi dalam Sistem Mekanik Terbuka Pemilu di
Indonesia." JPH 3, no. 1 (2018): 87-104.

Ari, Anggi Wahyu. "Syura dan Demokrasi: Antara Teori dan Praktik di Dunia Islam."
Jurnal Llmn Agama: Meneliti Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama 17, no. 2
(2017): 231-40.

Armajani, Jon. "Islam dan Demokrasi dalam Pemikiran Fazlur Rahman dan Sayyid
Abu'l-A'la Mawdudi." Dalam Agama dan Perwakilan: Islam dan Demofkrasi, diedit
oleh Ingrid Mattson, Paul Nesbitt-Larking, dan Nawaz Tahir, 37—49. Newcastle
upon Tyne, Inggris: Cambridge Scholars Publishing, 2015.

Barker, J. Paul. "Kompatibel? Tidak kompatibel? Analisis Teoretis Islam dan
Demokrasi." ¢-IR, 5 Juni 2011. https://www.e-ir.info/2011/06/05/compatible-
incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-democracy/.

Budianto, Kun. "Lembaga Politik Islam: Konsep Konstitusi, Legislasi, Demokrasi, Umat
dan Syura." Jurnal Studi Sosial dan Politik 1, no. 2 (2017): 155-66.

Defrizal, Mgs. A., Achmad Zulham, dan Solihin. "Demokrasi dalam Islam: Tinjauan
Interpretasi Maudhu't." Jurnal Wardah Dakwah dan Masyarakat 21, no. 2 (2020):
66-79.

el-Muhammady, Utsman. "Islam dan Demokrasi." Dalam Denokrasi dan Dunia Islam:
Perspektif Teoritis dan Praktis, diedit oleh Mohd Izani Mohd Zain. Kuala Lumpur:
Penerbit Universitas Malaya, 2007.

Esposito, John L., dan John O. Voll. Demofkrasi di Negara-negara Muslim: Masalah dan
Prospek. Diterjemahkan oleh Ahmad Baiquni dan Rahmani Astuti. Bandung:
Mizan, 1999.

Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 201


https://www.e-ir.info/2011/06/05/compatible-incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-democracy/
https://www.e-ir.info/2011/06/05/compatible-incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-democracy/

Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

Fadzil, Siddiq. Magasid al-Syariah di Ranah Demokrasi. Selangor: UNISEL Press, 2022.

Ghazali, Mohd Rumaizuddin. "Praktik Demokrasi di Dunia Islam Menurut Perspektif
Islam." Jurnal Al-"Abgari lmn Sosial dan Humaniora Islam 10 (2017): 17-34.

Hafizah, Rumni, dan Johari Jamal. "Perspektif Demokrasi dalam Al-Qut'an; Fondasi
Keadilan dan Pemikiran Partisipatif." Literasi Lathaif Tafsir, Hadis dan Filologi 3,
no. 1 (2024): 81-93,

Hamidah, Tutik. "Konsep Demokrasi dalam Perspektif Muslim." Majalah El-Harakah
52, no. XVIII (1999): 33.

Hashemi, Nader. Islam, Sekularisme dan Demokrasi Liberal: Menuju Teori Demokratis untuk
Masyarakat Mustim. Oxford: Buku Akademik Oxford, 2009.

Hayati, Irma Nur, Tutik Hamidah, dan Abbas Arfan. "Mempelajari Pemikiran Ahmad
ar-Raisuni: Komposisi Syariah dan Fikh Politik Indonesia." E/-Bait: Jurnal Hukum:
Kelnarga Islam 1, no. 2 (2022): 174-87.

Huntington, Samuel. "Bentrokan Peradaban?" Urusan Luar Negeri, Musim Panas 1993,
2249,

Ibnu 'Abd al-Barr, Abu 'Umar Yusuf. Jawi' Bayan al-'lim wa Fadlibi wa ma Y anbaghi fi
Riwayatihi wa Imam. Kairo: Dar al-Kutub al-'Tlmiyah, 1980.

Ibn al-'Arabi, Abu Bakr. "Aridat al-Abwadhi bi Sharb Sabibh al-Tirmidhi. Kairo: Dar al'llm lil
Jami, 1960.

Ibnu Hajar al-'Asqalani. Fazh al-Bari Sharh Sahib al-Bukbari. Riyadh: Dar al-Salam, 1997.

Ibrahim, Anwar. "Nilai-nilai Universal dan Demokrasi Muslim." Jurnal Demokrasi 17, no.
3 (20006): 5-12.

Ibrahim, Anwar. Memikirkan Kembali Diri Sendiri: Keadilan, Reformasi dan Ketidaktahnan di
Masa Pascanormal. London: Publikasi Penguin, 2025.

Kamali, Mohammad Hashim. "Islam dan Demokrasi." Jumal ICR 4, no. 3 (2013): 437—
39.

Kamis, Zaid Husaini, Mohd Roslan Mohd Nor, dan Mohamad Zulfazdlee Abul Hassan
Ashari. "Kontribusi Rashid Ghannouchi dalam Harmonisasi Islam dan
Demokrasi." Jurnal Internasional Studi Asia Barat 13 (2021): 147-59.

202 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025

Kuru, Ahmet T. Is/am, Otoritarianisme dan Keterbelakangan: Perbandingan Lintas Temporal dan
Regional di Dunia Muslim. Jakarta: Gramedia, 2020.

Madani, Malik. "Syura sebagai Elemen Penting Demokrasi." Jurnal Khazanah UNISNMA
Malang (1999): 13.

Madjid, Nurcholish. "Islam dan Politik: Tinjauan Prinsip-prinsip Hukum dan Keadilan."
Jurnal Paramadina 1, no. 1 (1998): 54.

Parray, Tauseet Ahmad. Islam dan Demokrasi di Abad ke-21. Oxford: Oxford University
Press, 2024.

Rambe, Toguan, dan Seva Mayasari. "Perbandingan antara Konsep Syura dan
Demokrasi dalam Politik Islam." Kata Pengantar Jurnal Pendidikan, Sejarah, dan 1lnm
Sosial 5, no. 1 (2021): 138-48.

Santoso, Topo. Penegakan Hukum Pemilu (Praktek Pemilu 2004, Studi Pemiln 2009-2014).
Jakarta: n.p., 20006.

Tamimi, Azzam. "Gerakan Islam di Era Demokrasi." Harakah, 1-15 Juni 2001, 10.

Umar, Nasaruddin. "Demokrasi dan Musyawarah: Studi Analitis." Jurnal Komunikasi
Perguruan Tinggi Istam 5, no. 1 (2002): 30.

Vandita, Lalu Yoga, dan Hirmayadi Saputra. "Demokrasi dalam Perspektif Islam." Jurmal
Penelitian dan 1inn Pendidikan NUSRA 5, no. 2 (2024): 545-52.

Zain, Mohd Izani Mohd, dan Hussain Mohamed. "Islam dan Demokrasi: Tantangan
Politik Muslim di Malaysia dan Indonesia." Ja#i Journal of Southeast Asian Studies 10
(2005): 9-25.

Zainuddin, M. "Islam dan Demokrasi (Kajian Implementasi Demokrasi di Negara-
negara Muslim)." Ulul Albab Jurnal Studi Islam 4, no. 2 (2002): 73-87.

Zulhilmi, Arif. "Demokrasi dan Hak Asasi Manusia dalam Perspektif Islam." Jurnal
Darma Agung 30, no. 2 (2022): 254—065.

Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 203



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025

204 Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara



