
Jurnal Keamanan Nasional , Vol. 11 Nomor 2 (2025), hlm. 185-204 

ISSN 2442-7985 (cetak) | ISSN 2579-7727 (online) 

Tersedia online di: https://ejurnal.ubharajaya.ac.id/index.php/kamnas/index  

 

 

 

Hak Cipta (c) 2025 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman. This work is licensed under a Creative 
Common Attribution 4.0 International License 

                             

     

Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam:  
Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara  

 
The Ideal Framework of Democracy in Islam: 

Foundations for State Stability and Policy 
 
 

Ahmad Nabil Amir1, Tasnim Abdul Rahman2  

1Mantan Associate, Institut Internasional Pemikiran dan Peradaban Islam (ISTAC-

IIUM), Kuala Lumpur, Malaysia 

2Fakultas Studi Islam Kontemporer, Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA), Kampus 

Gong Badak, Terengganu, Malaysia  

Korespondensi: nabiller2002@gmail.com, tasnimrahman@unisza.edu.my 

   
 
Info Artikel 

Received:  

July 15, 2025 

Revised: December 
16, 2025 

Accepted: 
December 16, 2025 

Published: 
December 31, 2025 

 

Abstrak : This study investigates the conceptual nexus between democracy and the principle of shura 
within the landscape of contemporary Islamic political thought. It aims to elucidate the 
compatibility of democratic mechanisms with Islamic axiology through an ethical-
constitutional approach grounded in maqasid al-shari’ah (the higher objectives of Islamic 
law). Employing a qualitative descriptive-analytical methodology, the research applies 
Fazlur Rahman’s hermeneutical framework to critically examine the discourse of prominent 
intellectuals, specifically Rachid Ghannouchi, Ahmad Al-Raysuni, and Nurcholish 
Madjid. The findings indicate that, within this interpretive scope, democracy is not merely 
congruent with the principles of shura and justice, but serves as a vital instrument to fortify 
Islamic political aspirations for establishing egalitarian, participatory, and accountable 
governance. Consequently, this article proposes a novel synthesis between Shari’ah-based 
ethics and modern democratic praxis, offering significant implications for strengthening 
political architecture in democratizing Muslim nations. 

mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my2


Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
186  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

Kata kunci : Democracy; Shura; Maqasid al-Shari’ah; Islamic Political Thought; Civil Society 
  
Abstrak : Penelitian ini mengkaji hubungan konseptual antara demokrasi dan prinsip syura dalam 

pemikiran politik Islam kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan sejauh 
mana demokrasi dapat diselaraskan dengan nilai-nilai Islam melalui pendekatan etis dan 
konstitusional berdasarkan syariat maqasyyah. Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis dan kerangka hermeneutika Fazlur 
Rahman. Data diperoleh dari literatur primer dan sekunder yang membahas gagasan 
tokoh-tokoh seperti Rachid Ghannouchi, Ahmad Raysuni dan Nurcholish Madjid. 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa demokrasi dari perspektif Islam tidak hanya 
selaras dengan prinsip syura dan keadilan, tetapi juga memperkuat cita-cita politik Islam 
dalam membangun pemerintahan yang adil, partisipatif dan akuntabel. Artikel ini 
menawarkan sintesis baru antara dimensi etika syariah dan praktik demokrasi modern 
yang relevan dengan penguatan pemerintahan politik di negara-negara Muslim yang 
demokratis. 

Kata kunci : demokrasi, syura, maqasid syariah, politik Islam, 
masyarakat madani 

 

 
 
PENDAHULUAN 

Konsep demokrasi yang merupakan sistem politik yang didasarkan pada 

representasi pada dasarnya sejalan dengan landasan dan prinsip utama dalam doktrin  

maqasid dan maslahah tentang kebebasan dan ideologi hukum dan syariah. Pada dasarnya, 

cita-cita demokrasi berdasarkan prinsip-prinsip kebebasan, hak-hak dasar, supremasi 

hukum dan kekuasaan rakyat tidak bertentangan dengan pandangan hidup Islam universal 

yang menganjurkan nilai-nilai kesetaraan dan kebebasan. 

Perdebatan abadi atau tantangan yang signifikan terhadap praktik demokrasi di 
negara-negara Muslim telah muncul sejak era pasca-kolonial. Menurut Nader Hashemi,1 
dalam bukunya Islam, Secularism and Liberal Democracy: Towards A Democratic Theory for Muslim 
Society, yang menganalisis hubungan antara agama, sekularisme dan demokrasi liberal – 
dalam hal sejarah, teori, dan konteks dunia Muslim kontemporer – isu sentralnya adalah: 
demokrasi liberal membutuhkan bentuk sekularisme, tetapi sekaligus sumber budaya dan 
intelektual utama dari mana demokrasi Muslim dapat diambil adalah agama.  Oleh karena 
itu, sebuah paradoks yang menentang para ahli teori demokrasi.  

 
1 Nader Hashemi, Islam, Sekularisme dan Demokrasi Liberal: Menuju Teori Demokrasi untuk Masyarakat Muslim, 
(Oxford Academic Books, 2009), 3. 



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

187 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

Nader Hashemi menantang kepercayaan luas di kalangan ilmuwan sosial bahwa 
pertumbuhan politik agama dan demokrasi liberal secara struktural tidak kompatibel. Dia 
menganjurkan pemikiran ulang mendasar dari teori demokrasi sehingga memasukkan 
variabel agama dalam perkembangan demokrasi liberal. Dalam prosesnya, ia 
membuktikan bahwa teori asli sekularisme Muslim tidak hanya mungkin, tetapi juga 
prasyarat yang diperlukan untuk kemajuan demokrasi liberal dalam masyarakat Muslim.  

Tiga argumen utama dibuat: pertama, dalam masyarakat di mana agama adalah 
penanda utama identitas, jalan menuju demokrasi liberal harus melewati pintu politik 
agama. Kedua, sementara demokrasi liberal membutuhkan sekularisme, tradisi agama 
tidak lahir dan tertanam dalam konsepsi politik agama. Gagasan ini harus dibentuk secara 
sosial. Akhirnya, ada hubungan erat antara reformasi agama dan perkembangan politik. 
Sementara yang pertama sering mendahului yang kedua, prosesnya saling terkait. 
Demokratisasi tidak memerlukan privatisasi agama tetapi membutuhkan interpretasi ulang 
ide-ide agama yang menopang demokrasi liberal.  

Dengan menggunakan reinterpretasi ini, kelompok agama dapat memainkan 
peran penting dalam pengembangan dan penguatan demokrasi. Secara umum, buku ini 
menganjurkan pemikiran ulang teori demokrasi sehingga memasukkan variabel agama 
dalam konstruksi dan konstruksi demokrasi sosial liberal.  Signifikansinya terletak pada 
pengakuannya terhadap nilai pemikiran dan ide-ide Islam dalam mendorong demokrasi 
dalam kerangka teoritis dan praktis, yang menyelidiki, secara mendalam, Islam dan 
sekularisme dalam kaitannya dengan demokrasi liberal, tanpa meremehkan atau 
mendistorsi salah satu dari ketiga konsep ini. 

Penelitian artikel ini berusaha mengatasi kebuntuan ini dengan mencari pijakan 

teoretis yang kuat dari Islam dan teori komparatifnya. Ini menyentuh  paralelisme Islam 

dan demokrasi dan keselarasannya dengan prinsip-prinsip  siyasah syar'iyyah dan cita-cita 

pax-Islamica. Ini menghubungkan cita-cita demokrasi Islam dengan stabilitas negara, cita-

cita universal (pax Islamica) dan pembentukan tatanan negara yang adil dan berkelanjutan 

untuk menguraikan kerangka kerja praktis/ideal yang dapat diterapkan  

Dalam hubungan ini, artikel ini mengeksplorasi  formulasi konseptual, titik temu dan 

perbedaan antara syura dan demokrasi berdasarkan karya dan tulisan terpilih para aktivis 

yang memberikan respon intelektual terhadap kekuatan ide dan gagasan demokrasi. Dia 

mengungkapkan latar belakang filosofis dan perkembangan demokrasi di negara-negara 

Muslim dan hubungannya dengan aspirasi politik Islam dan doktrin dan tradisi sejarah 

yang mendasar. 

Dalam bukunya, Rethinking Ourselves: Justice, Reform and Ignorance in Postnormal Times Anwar 

Ibrahim2 merangkum dalam  bab "Membebaskan Demokrasi" tentang keadilan dalam 

 
2 Anwar Ibrahim, Memikirkan Kembali Diri Sendiri: Keadilan, Reformasi dan Ketidaktahuan di Masa Pascanormal, 
(Penguin Publication, 2025), 4. 



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
188  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

konteks demokrasi yang jika tidak didasarkan pada nilai dan moral, maka hanya akan 

menghasilkan pemimpin yang korup dan tirani. Ini seperti yang dipertimbangkan oleh 

Plato bahwa demokrasi memiliki potensi untuk menciptakan diktator dan pemerintahan 

yang bertangan besi.  

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Taj al-Din al-Subki dalam karyanya Mu'id 

al-Ni'am wa Mubid al-Niqam (Pemulih Nikmat dan Penahan Azaman) dan prinsip-prinsip syura 

yang diwakili oleh al-Kawakibi, Makdisi, Taha Hussein, al Tahtawi. Tujuannya adalah 

untuk menghasilkan masyarakat yang berpengetahuan dan beradab yang diungkapkan 

oleh Ziauddin Sardar sebagai komunitas kebijaksanaan, al Farabi sebagai kota yang berbudi 

luhur, dan Plato sebagai  republik yang diinginkan dalam mengambil keputusan yang rasional 

dan bermanfaat serta membentuk umat universal atau kesadaran universal Islam yang 

tercerahkan dari kegelapan dan kebodohan. 

Menurut Mustafa Akyol dalam bukunya Islam without Extremes: A Muslim Case for 

Liberty, 3 serangkaian revolusi melawan diktator yang telah lama berkuasa di Tunisia, Mesir, 

dan Libya pada awal 2011 menggarisbawahi premisnya bahwa komunitas Muslim 

membutuhkan argumen tidak hanya untuk demokrasi, tetapi juga untuk liberalisme.   

Dalam artikelnya "Islam dan Demokrasi"4, Mohammad Hashim Kamali 

menyiratkan bahwa sistem pemerintahan demokrasi umumnya didukung oleh Islam, 

tetapi para cendekiawan Muslim berbeda dalam penilaian mereka terhadap demokrasi dan 

konstitusi dari sudut pandang prinsip-prinsip Islam. Pandangan ini, bagaimanapun, telah 

menemukan pijakannya, ini karena, demokrasi berkaitan dengan hak dan kebebasan dasar, 

supremasi hukum, perwakilan dan partisipasi pemerintah, pemisahan kekuasaan, dan 

kesetaraan di hadapan hukum. Hak dan kebebasan merupakan wujud martabat manusia 

yang harus dilindungi dari mesin pengerahan negara. Konstitusi juga merupakan 

instrumen pembatasan, pengorganisasian, dan pembagian kekuasaan di antara berbagai 

organ negara. 

Studi singkat tentang literatur freelance menemukan sejumlah tulisan berbobot 

terkait hubungan antara Islam dan demokrasi yang terbagi menjadi (1) literatur yang 

mendukung keselarasan Islam dan demokrasi dan (2) literatur kritis dan isu implementasi. 

Ini dikerjakan, secara sistematis, untuk merangkum  perdebatan intelektual yang muncul 

tentang bentuk dan praktik demokrasi dan keselarasannya dengan prinsip-prinsip Islam 

 
3 Mustafa Akyol, Islam Tanpa Ekstrem: Kasus Muslim untuk Kebebasan, (New York: W.W. Norton & Co., 2011), 
7. 
4 Mohammad Hashim Kamali, "Islam dan Demokrasi," Jurnal ICR 4, No. 3 (2013): 437–39. 



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

189 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

yang mengacu pada pandangan sarjana klasik, kontemporer dan studi modern. Ini 

termasuk artikel yang ditulis oleh Zaid Husaini Kamis dkk. 5 yang menyoroti ide-ide 

demokrasi yang dirumuskan oleh pemikir Tunisia Rachid Ghannouchi. Dalam upaya 

menyelaraskan nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam dengan tuntutan demokrasi dan 

kebebasan, partainya, Harakat al-Nahdah pun siap berpartisipasi dalam proses pemilu 

(Pemilihan Umum) di Tunisia untuk membentuk pemerintahan dan tunduk pada proses 

demokrasi yang sah. Perjuangannya telah membuka babak baru dalam sejarah modern 

Islam di Timur Tengah dan Afrika Utara setelah Revolusi Jasmin dengan terwujudnya 

negara demokratis parlementer dalam sistem pemerintahan yang menjamin kebebasan 

berbicara dan berpendapat serta mendapatkan mandat dan dukungan rakyat.  

Temuan ini diperkuat oleh Mohd Izani Mohd Zain dan Hussain Mohamed 6 dalam 

artikel mereka tentang tantangan politik Islam dan penegakan praktik demokrasi di 

Malaysia dan Indonesia yang menghadapi oposisi signifikan karena perebutan politik dan 

kekuasaan, faktor geopolitik, dan jaminan kebebasan dalam proses pemilu.  

Secara teoritis, dan analitis, hal ini dapat dibandingkan dengan perkembangan 

demokrasi di abad ke-21 seperti yang disorot oleh Tauseef Ahmad Parray 7 dalam karyanya 

baru-baru ini yang menelusuri teori-teori dasar yang berkaitan dengan isu-isu Islam dan 

demokrasi dari teks-teks Al-Qur'an dan hadits dan dari karya-karya ulama terkenal tentang 

benturan dan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip Islam. Wacananya dikembangkan di 

sekitar konsep lembaga-lembaga demokratis operasional utama, seperti Syura (negosiasi), 

Bay'ah (sumpah setia) dan Mithaq al-Madinah (konstitusi Madinah). Ia memanifestasikan 

nilai-nilai moral dan cita-citanya yang didukung oleh prinsip-prinsip hukum yang berbudi 

luhur dan sejalan dengan dasar dan kebijakan politik Islam (siyasah syar'iyyah) dan cita-

cita ummatis universalnya (pax-Islamica). 

Hubungan antara demokrasi dan prinsip syura dijelaskan oleh M. Zainuddin8 

dalam artikelnya yang melihat konteks dan implementasi demokrasi di negara-negara 

Muslim dengan membandingkan konsep dan pendekatan Barat yang diwakili oleh Samuel 

Huntington dan Francis Fukuyama dengan doktrin Islam dan unsur-unsur sosialnya 

seperti al-sura, al-'adalah, al-amanah, al-mas'uliyah dan al-hurriyah dan keselarasannya dengan 

 
5 Zaid Husaini Kamis, Mohd Roslan Mohd Nor, dan Mohamad Zulfazdlee Abul Hassan Ashari, 
"Kontribusi Rashid Ghannouchi dalam Menyelaraskan Islam dan Demokrasi," Jurnal Internasional Studi Asia 
Barat 13 (2021): 147–59. 
6 Mohd Izani Mohd Zain dan Hussain Mohamed, "Islam dan Demokrasi: Tantangan Politik Muslim di 
Malaysia dan Indonesia," Jati Journal of Southeast Asian Studies 10 (2005): 9–25. 
7 Tauseef Ahmad Parray, Islam dan Demokrasi di Abad ke-21, (Oxford: Oxford University Press, 2024), 1.  
8 M. Zainuddin, "Islam dan Demokrasi (Studi Implementasi Demokrasi di Negara-negara Muslim)," Ulul 
Albab Journal of Islamic Studies 4, no. 2 (2002): 73–87. 



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
190  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

prinsip-prinsip demokrasi. Tema ini juga disorot oleh Umar Nasaruddin9, Hamidah 

Tutik10, Madani Malik11, Nurcholish Madjid12, Mgs. A. Defrizal dkk. 13, Arif Zulhilmi 14 dan 

Lalu Yoga Vandita & Hirmayadi Saputra15 dalam diskusi  luas dan reflektif  mereka tentang 

perspektif hukum, struktur sosial dan politik serta peran demokrasi dalam realitas dunia 

global terkait dengan pengembangan tatanan negara yang adil dan berkelanjutan 

(perdamaian dan keberlanjutan). Dia merumuskan prinsip-prinsip dan pemahaman  

demokrasi dan strukturnya yang dibangun oleh nilai-nilai dan doktrin etika praktis yang 

membentuk fondasi ideologis di sebagian besar negara Islam.  

Sebaliknya, artikel ini bertujuan untuk membuat sintesis dan perumusan isu-isu 

demokrasi yang akurat berdasarkan hermeneutika Fazlur Rahman. Kebaruan artikel ini 

adalah penyajian sintesis ideal kerangka demokrasi Islam yang didukung oleh teks-teks 

yang berbudi luhur dan dilembagakan pada abad ke-21 (era baru) yang mewujudkan sikap 

positif terhadap konstruksi dan nilai-nilai idealnya yang dijunjung tinggi dalam konteks 

negara-bangsa, yang menjunjung tinggi prinsip dan praktiknya yang efektif dalam 

membentuk tatanan negara yang adil, berkelanjutan dan seimbang.  

Pendekatan ini sejalan dengan teori dan prinsip musyawarah serta pemahaman 

konstitusional yang dijunjung tinggi untuk melindungi hak dan kepentingan rakyat yang 

sah serta aspirasi dan suara kolektifnya. Hal ini bertujuan untuk merumuskan kerangka 

kerja ideal demokrasi Islam yang sejalan dengan siyasah syar'iyyah dan cita-cita  pax-Islamica 

sambil menggambarkan isu-isu yang menyentuh stabilitas, kebijakan publik, dan konflik 

dan solusi perdamaian dengan perbandingan yang jelas dan signifikan dalam perdebatan 

hubungan antara Islam dan demokrasi berdasarkan teks Al-Qur'an dan Sunnah 16 dan 

 
9 Nasaruddin Umar, "Demokrasi dan Musyawarah: Studi Analitis," Jurnal Komunikasi Perguruan Tinggi Islam 
5, No. 1 (2002): 36. 
10 Tutik Hamidah, "Konsep Demokrasi dalam Perspektif Muslim," Majalah El-Harakah 52 (XVIII 1999): 
33. 
11 Malik Madani, "Syura sebagai Elemen Penting Demokrasi," Jurnal Khazanah UNISMA Malang (1999): 13. 
12 Nurcholish Madjid, "Islam dan Politik: Tinjauan Prinsip-prinsip Hukum dan Keadilan," Jurnal Paramadina 
1:1 (1998): 54. 
13 Mgs. A. Defrizal, Achmad Zulham, dan Solihin, "Demokrasi dalam Islam: Tinjauan Tafsir Maudhu'i," 
Wardah Journal of Da'wah and Society 21, No. 2 (2020): 66–79. 
14 Arif Zulhilmi, "Demokrasi dan Hak Asasi Manusia dalam Pandangan Islam," Jurnal  Darma Agung 30:2 
(2022): 254-265. 
15 Kemudian Yoga Vandita, Hirmayadi Saputra, "Demokrasi dalam Perspektif Islam," Jurnal Penelitian dan 
Pendidikan NUSRA 5:2 (2024): 545-552. 
16 Rumni Hafizah, Johari Jamal, "Perspektif Demokrasi dalam Al-Qur'an; Fondasi Keadilan dan Pemikiran 
Partisipatif," Literasi Lathaif Tafsir, Hadits dan Filologi 3:1 (2024): 81-93.  



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

191 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

interpretasinya oleh para ahli hukum dan ulama yang muktabar dan melihat kemajuan 

jaringan dan pelembagaan, konstitusi, legislasi,17  transisi dan konsolidasinya di era baru.  

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan deskriptif dan analitis. Data 

dan instrumen penelitian diperoleh dari sumber primer dan sekunder terkait dan diolah 

secara teknis, historis dan empiris berdasarkan teori hermeneutika Fazlur Rahman dan 

perspektif kontekstualis dan metodis sistematisnya tentang nas dan ijtihad. Hal ini untuk 

membuat sintesis temuan penelitian dan menarik kesimpulan dan formulasi yang akurat. 

Sejarah Islam modern mengakui konsep syura dan demokrasi sebagai sistem 

politik yang diakui oleh norma dan batasan etikanya, dan pengalamannya di Tunisia, Mesir, 

Indonesia dan Turki membuktikan ketahanan dan keberlanjutannya sebagai dasar dan 

mekanisme yang dapat diandalkan dan teruji dalam sejarah. Praktiknya ditentukan oleh 

formula global dalam sistem yang menghormati prinsip-prinsip pemisahan kekuasaan, 

akuntabilitas, kebebasan, prinsip kesetaraan, dan hak-hak dasar.18 

Oleh karena itu, artikel ini berusaha untuk melihat keduanya secara proporsional; 

secara teoritis dan praktis dalam hal implementasi dan hubungannya dengan isu-isu Islam 

dan perbedaannya dalam hal sejarah, budaya dan struktur.19 Dalam konteks sejarah, 

demokrasi telah menciptakan dasar dan mekanisme yang kuat untuk membendung 

otoritarianisme, korupsi, penindasan dan kesewenang-wenang, selain menumbuhkan 

semangat kesetaraan, integritas20 nilai-nilai jamak, dan prospek liberalnya.21 Konsep 

demokrasi ini  telah  digunakan oleh orang Eropa dalam menciptakan peradaban mereka 

di zaman pencerahan nilai-nilai dan konsep sosial liberal22 di mana perannya berperan 

dalam mengubahnya dari pengurungan feodalisme menjadi pemerintahan elitis.23  

 
17 Kun Budianto, "Lembaga Politik Islam: Konsep Konstitusi, Legislasi, Demokrasi, Umat dan Syura," 
Jurnal Studi Sosial dan Politik 1:2 (2017): 155-166. 
18 Mohd Rumaizuddin, Ghazali, "Praktik Demokrasi di Dunia Islam Menurut Perspektif Islam," Jurnal Al-
'Abqari Ilmu Sosial dan Humaniora Islam 10 (2017): 17-34. 
19 Toguan Rambe & Seva Mayasari, "Perbandingan antara Konsep Syura dan Demokrasi dalam Politik 
Islam," Kata Pengantar - Jurnal Pendidikan, Sejarah, dan Ilmu Sosial 5:1 (2021): 138-148;  Anggi Wahyu Ari, 
"Syura dan Demokrasi: Antara Teori dan Praktik di Dunia Islam," Jurnal Ilmu Agama: Meneliti Doktrin, 
Pemikiran, dan Fenomena Agama 17:2 (2017): 231-240. 
20 El-Muhammady Uthman, "Islam dan Demokrasi," dalam Demokrasi dan Dunia Islam: Perspektif Teoritis dan 
Praktis, ed. Mohd Izani Mohd Zain (Kuala Lumpur; Penerbit Universitas Malaya, 2007), 19. 
21 John L. Esposito & John O. Voll, Demokrasi di Negara-negara Muslim: Masalah dan Prospek, eds. Ahmad 
Baiquni, Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1999), 17. 
22 Mohd Rumaizuddin, Ghazali, "Praktik Demokrasi di Dunia Islam Menurut Perspektif Islam," Jurnal Al-
'Abqari Ilmu Sosial dan Humaniora Islam 10 (2017): 17-34. 
23 Tamimi, Azzam, "Gerakan Islam di Era Demokrasi," Harakah 1-15 Juni (2001): 10.  



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
192  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

Dalam pengalamannya, demokrasi berkecambah dalam konteks pluralitas dengan 

perkembangan fenomenal di dunia Islam dimana sistem ini dapat diperkuat dengan 

doktrin syariat maqasid dan penerapannya dalam sistem pemerintahan.24 Menurut DS 

Anwar Ibrahim25, suasana demokrasi berarti dalam memelihara budaya dialog dan hal ini 

penting dalam memastikan  keberlanjutan ekosistem politik. Mengejar demokrasi di 

kalangan Muslim saat ini adalah fitur yang paling menonjol dan transformatif saat ini.   

Menurut Mohammad Hashim Kamali26,  secara garis besar, Islam mengakui 

banyak dari nilai-nilai demokrasi ini dan mengambil sikap tegas dalam melindungi dan 

mewujudkan kesejahteraan manusia dan maslahah, sebuah pemerintah konsultatif yang 

berkomitmen pada akuntabilitas (muhasabah) dan keadilan. Islam menganjurkan 

pemerintahan terbatas, yang berkomitmen untuk mendorong tujuan dan tujuan (maqasid) 

syariah.  

Baik Islam maupun demokrasi berusaha untuk mewujudkan kesejahteraan 

manusia dan membela hak-hak dasar atas kehidupan, keamanan pribadi, privasi dan 

properti. Syariah mengakui hal ini termasuk hak atas pendidikan dan pekerjaan, dan 

kualifikasi individu untuk kebutuhan hidup.  

Ada banyak bukti yang menunjukkan bahwa Islam membayangkan sistem 

pemerintahan sipil, bukan teokrasi. Hal ini karena kepala negara dipilih oleh rakyat melalui 

musyawarah, pemilihan dan sumpah setia (bay'ah), yang diterjemahkan ke zaman modern 

sebagai pemerintahan yang dipilih oleh suara bersama di mana tempat kekuasaan tunduk 

pada rakyat. Yusuf al-Qaradawi menegaskan demokrasi dan proses pemilu, yang dia 

ibaratkan dengan menyaksikan (syahahadah) di mana orang-orang bersaksi tentang 

kualifikasi dan keandalan kandidat yang mereka pilih – dan menyatakan bahwa syahadah 

adalah kewajiban kolektif (fard kifa'i) pada komunitas Muslim. Partai politik, menurut al-

Qaradawi, adalah kendaraan untuk partisipasi terorganisir dalam urusan pemerintahan. Ini 

juga setara dengan mazhab-mazhab fiqh, atau mazhab, di mana para sarjana terpelajar telah 

mencirikan mereka sebagai partai-partai hukum, yang mengungkapkan posisi partisan 

dalam legislasi.   

Mengenai pertanyaan bahwa demokrasi adalah doktrin Barat daripada Islam dan 

bahwa demokrasi membawa nilai-nilai dan pandangan Barat, al-Qaradawi menjawab 

bahwa tradisi dan keilmuan Islam telah mempertahankan profil yang relatif terbuka dalam 

 
24 Fadzil, Siddiq, Maqasid al-Shariah di Ranah Demokrasi (Selangor: UNISEL Press, 2022), 3.  
25 Ibrahim, Anwar, "Nilai-nilai Universal dan Demokrasi Muslim," Jurnal Demokrasi 17:3 (2006): 5-12.  
26 Kamali, Mohammad Hashim, "Islam dan Demokrasi," Jurnal ICR 4:3 (2013): 437-39. 



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

193 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

penerimaan dan kontribusi kepada peradaban lain. Itu telah diambil dari tradisi lain yang 

sesuai dan sesuai dengan nilai-nilainya sendiri.      

Dalam analisis teoretisnya tentang Islam dan demokrasi, Jeremy P. Barker27 

mengungkapkan masalah yang terkait dengan paralel antara Islam dan demokrasi yang 

telah bertahan selama beberapa generasi. Menurutnya, analisis Samuel Huntington 28 

benar ketika ia mengatakan tentang era pasca-Perang Dingin, "dalam politik peradaban, 

rakyat dan pemerintah peradaban Barat lainnya tidak lagi menjadi objek sejarah sebagai 

sasaran kolonialisme Barat tetapi bergabung dengan negara-negara Barat sebagai kekuatan 

pendorong dan pola sejarah". Sementara kekuatan Barat, terutama Amerika Serikat, masih 

memberikan pengaruh yang cukup besar dalam urusan universal, fokus pengaruh telah 

bergeser.  

Dengan dunia menjadi semakin "horizontal", paralel dalam sistem pemikiran yang 

bersaing tampaknya menjadi topik yang lebih sering diperdebatkan. Di garis depan 

perdebatan ini adalah paralel antara Islam dan demokrasi. Pada prinsipnya, ada kesamaan 

yang memungkinkan Islam dan demokrasi hidup berdampingan secara harmonis dan ini 

dapat dilihat dari nilai-nilai yang dirayakannya seperti kebebasan individu, pluralisme dan 

pembagian kekuasaan. Elemen-elemen ini membentuk fondasi yang kuat dan bernilai 

dalam masyarakat demokratis dalam menciptakan iklim kebebasan yang merayakan 

perbedaan ide dalam suatu bangsa. Berdasarkan kehendak bebas individu dan koalisi 

kolektifnya, telah melahirkan budaya dinamis yang merangkul semua kelompok orang 

yang mendorong proliferasi ide, pemikiran, dan suara di ruang publik dan memastikan 

bahwa demokrasi berfungsi secara efektif.  

Praktik ini sejalan dengan nilai-nilai inti Islam yang memiliki dampak luas dalam 

pembentukan demokrasi yang sehat yang mengakui suara pluralis, kebebasan individu, 

dan hak asasi manusia serta membela kesetaraan dan keadilan dalam pemerintahan yang 

manusiawi. Nilai-nilai ini telah sepenuhnya diwujudkan di bawah kekhalifahan Islam yang 

ditafsirkan oleh toleransi dalam merayakan suara dan gagasan pluralis dan kolektif dalam 

masyarakat dan membela kebebasan berekspresi keyakinan agama yang berpuncak pada 

pembentukan koeksistensi di Andalus.  

 
27 J. Paul Barker, "Kompatibel? Tidak kompatibel? Analisis Teoritis Islam dan Demokrasi," e-IR (2011). 
https://www.e-ir.info/2011/06/05/compatible-incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-
democracy/  
28 Samuel Huntington, "Bentrokan Peradaban?" Urusan Luar Negeri (Musim Panas 1993): 22-49. 
 

http://www.e-ir.info/?author=1057


Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
194  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

Budaya kebebasan yang dipulihkan ini telah mengarah pada pemulihan prinsip dan 

nuansa demokrasi lainnya yang sejalan dengan sistem kepercayaan, praktik budaya, dan 

moral Islam. Dalam praktik kekuasaan, Islam telah membentuk struktur politik 

berdasarkan semacam kekuasaan eksekutif (al-sultan al-tanfidhi), di mana otoritas politik 

diserahkan kepada rakyat dan pemerintah melaksanakannya atas nama mereka, bukan 

kekuasaan absolut (siyadat al-hukm), yang dapat memberlakukan atau membatalkan hukum 

apa pun, atau hak untuk mengubah dasar-dasar Islam dan syariah. 

Kepala negara tidak memiliki kekuasaan kepausan untuk membuang dosa atau 

pelanggaran terhadap agamanya. Karakter sipil jabatannya dengan demikian 

dimanifestasikan dalam metode hukum fiqh bahwa "urusan kepala negara terikat oleh 

kesejahteraan publik (amr al-imama manut bi'l-maslahah)". Esensi kepemimpinan dalam 

Islam diungkapkan dalam hadits bahwa "pemimpin suatu suku adalah hamba mereka" 

(sayyid al-qawmi khadimuhum)."  

Pada prinsipnya, ini diwakili tidak hanya dalam masyarakat tetapi juga dalam 

kekuatan praktis pemerintah dalam menentukan kebijakan berorientasi syariah (siyasah 

shar'iyyah), yang memungkinkan otoritas pemerintah untuk menangani masalah mendesak 

dan masalah yang mempengaruhi kehidupan rakyat melalui peraturan dan inisiatif yang 

sesuai dengan syariah, meskipun dengan beberapa penyimpangan yang tak terelakkan dari 

hukum sekolah dan cendekiawan yang telah ada. 29 

  

PRINSIP-PRINSIP SYURA DAN IMPERATIF MORALNYA 

Merupakan kebutuhan mendasar dalam majelis umat Islam yang menginginkan 

hal-hal yang menyangkut kepentingan umum diputuskan secara mufakat, yaitu 

berdasarkan prinsip musyawarah dan norma-norma hukumnya berdasarkan kekuatan 

syariat maqasid sebagai jembatan teoritis dan penghubung antara konsep demokrasi dan 

syarah. Prinsip ini ditekankan dalam banyak ayat Al-Qur'an, seperti yang dijelaskan oleh 

Fazlur Rahman tentang masalah umat Islam dan peran historis mereka dalam 

pembentukan negara Islam berdasarkan prinsip syara.30 Menurut Tawfiq al-Shawi 31 , 

demokrasi pada dasarnya adalah versi syurat Islam, yang telah layu dan kuncupnya subur 

 
29 Mohammad Hashim Kamali, "Islam dan Demokrasi," Jurnal ICR 4:3 (2013): 437-39. 
30 Jon Armajani, "Islam dan Demokrasi dalam Pemikiran Fazlur Rahman dan Sayyid Abu'l-A'la Mawdudi," 
dalam Agama dan Representasi: Islam dan Demokrasi, eds. Ingrid Mattson, Paul Nesbitt-Larking, Nawaz Tahir 
(Newcastle upon Tyne, Inggris: Cambridge Scholars Publishing, 2015), 37-49. 
31 Al-Shawi, Tawfiq, Fiqh al-Shura (Kairo: Dar al-Wafa', 1992), 20.  



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

195 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

di negeri-negeri non-Islam. Dalam bukunya Al-Shūrā: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat 

untuk Rekonstruksi dan Reformasi, Ahmad al-Raysuni32 menekankan semangat musyawarah 

dan kesadaran ini sebagai prasyarat dalam memastikan penegakan nilai-nilai dan kekuatan 

sosial dan perannya dalam kemajuan dan pembaharuan masyarakat. 

Dari segi latar belakangnya, Ahmad al-Raysuni adalah mantan ketua jenderal 

Persatuan Cendekiawan Dunia (2018-2022) yang berbasis di Doha – menggantikan Sheikh 

Yusuf al-Qaradawi, dan memegang gelar doktor dalam Studi Islam dari Universitas 

Muhammad al-Khamis, Rabat, Maroko. Lahir pada tahun 1953 di desa Awlad Sultan di 

provinsi utara Larache, Maroko, ia dikenal karena karya-karyanya dalam pemikiran 

maqasid, yang sangat dipengaruhi oleh ide-ide Allal al-Fasi (w. 1974) pendiri partai Istiqlal 

di Maroko, Tahir ibn 'Ashur (w. 1973) dan Abdullah bin Bayyah.  

Dia telah bekerja di Kementerian Kehakiman, sebagai editor  surat kabar al-Tajdid, 

dan anggota Jamiyat al-Ulama (Organisasi Cendekiawan Islam) di Maroko, dan pemimpin 

gerakan sosial Gerakan Persatuan dan Reformasi [MUR] (Al-Tawhid wal Islah), salah satu 

organisasi di Partai Keadilan dan Pembangunan (JDP), sebuah partai politik berbasis 

Islam di Maroko yang mengendalikan pemerintahan dari 2011 hingga 2021. Raysuni telah 

menghasilkan beberapa buku dan makalah tentang al-Maqāsid dalam bahasa Arab, 

beberapa di antaranya telah diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris, Latin, Persia, Bosnia, 

Urdu dan Melayu, di antaranya Nazariyyah al-Maqasid 'inda al-Imam al-Shatibi; Madkhal ila 

Maqasid al-Syariah; Al-Fikr al-Maqasidi Qawa'iduhu wa Fawa'iduhu; Al-Ijtihad: al-Nas wal 

Maslahah wal Waqi'; Fiqh Taat Pemimpin, dan lain-lain. Saat ini ia mengajar Usūl al-Fiqh dan 

Maqāsid al-Sharī'ah di Sekolah Tinggi Seni dan Humaniora, Universitas Muhammad al-

Khamis, Maroko.    33  

Raysuni mendasarkan pemahamannya tentang syura pada bunyi ayat-ayat dari 

surah al-Baqarah (2:233), Ali-'Imran (3:159), dan Al-Syura (42:38), yang menguraikan 

prinsip-prinsip dan praktik universalnya dan pentingnya dalam pelaksanaan urusan politik 

dan kehidupan umat. Membahas prinsip-prinsip musyawarah sebagaimana tercantum 

dalam tiga ayat di atas dan mengkaji dampaknya dalam mendukung kehidupan politik dan 

sosial masyarakat dalam segala aspek kehidupan berdasarkan prinsip keadilan dan ihsan. 

Pembentukan nilai-nilai politik berdasarkan amalan  syura juga ditinjau dari postulat yang 

berasal dari tradisi sunnah dan athar para sahabat dan tabi'in yang menguraikan prinsip 

 
32 Al-Raysuni, Ahmad, Al-Shūrā: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat untuk Rekonstruksi dan Reformasi (Herndon, 
Virginia: IIIT, 2011), 5.  
33 Irma Nur Hayati, Tutik Hamidah, Abbas Arfan, "Mempelajari Pemikiran Ahmad ar-Raisuni: Komposisi 
Syariah dan Fikh Politik Indonesia," El-Bait: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1:2 (2022): 174-187. 
 



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
196  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

konsultasi menyeluruh yang ditegakkan pada masa-masa awal Islam di Madinah dan di 

bawah pemerintahan khulafa' al-rasyidun.  

Prinsip negosiasi yang diilhami oleh ayat-ayat Al-Qur'an ini menguraikan 

pentingnya memutuskan hal-hal yang melibatkan kepentingan publik melalui 

musyawarah, yang ditegakkan dalam ayat-ayat berikut: "Jadi jika keduanya ingin menyapih 

(sebelum dua tahun) dengan kehendak dan pertimbangan mereka sendiri, maka tidak ada dosa terhadap 

mereka" [2:233]; "Dan berunding dengan mereka dalam masalah itu. Maka apabila kamu telah 

mengambil keputusan, maka percayalah kepada Allah" [3:159] dan "Yang menangani urusan-urusan 

mereka dengan musyawarah" [42:38].  

Pengembangan dan implementasi  sistem syura ini  dapat memberikan implikasi 

positif dalam mewujudkan semangat mufakat dan persatuan demokratis serta penguatan 

nilai-nilai kerukunan, manfaat dan ketahanan yang menghembuskan semangat kebebasan 

dalam mencapai peningkatan  kehidupan umat. Dalam buku ini, Raysuni mencoba 

memperkenalkan dan mempertimbangkan makna dan praktik utama al-shura, menelusuri 

perkembangan sejarahnya, serta mengeksplorasi cara-cara di mana prinsip-prinsip ini 

dapat diperkenalkan, dilembagakan dan diterapkan dalam masyarakat Islam.  

Menurutnya, praktik al-syura ini  telah dikesampingkan di seluruh dunia Islam yang 

penyebabnya kompleks dari sudut pandang politik dan sejarah. Meskipun banyak yang 

telah ditulis tentang subjek ini, kenyataannya adalah bahwa itu paling baik diterapkan 

secara tidak efektif dan paling buruk tanpa diabaikan dengan indah. Bahkan hari ini ini 

adalah masalah yang diperdebatkan dengan hangat. Dengan al-syura yang semakin 

dikaitkan dengan partisipasi demokratis dalam proses pengambilan keputusan, perdebatan 

terus meradang dengan kritik yang menantang gagasan yang menyamakan prinsip dengan 

demokrasi Barat, sementara yang lain mengklaim bahwa itu memungkinkan makna yang 

mematahkan cengkeraman kekuasaan terpusat.  

Dalam penyelidikannya tentang isu-isu ini, itu didasarkan pada keilmuan yang 

cermat. Raysuni menyimpulkan bahwa al-syura harus diadopsi sebagai cara hidup bagi 

semua Muslim untuk melindungi kepentingan mereka dan sebagai kendaraan penting 

untuk rekonstruksi dan islah, yang ia bahas dari beberapa sudut pandang baru yang 

menarik, memberikan konseling ke bidang yang sampai sekarang sedikit, jika ada, 

diperiksa.  

Serangkaian gelombang protes terhadap kediktatoran yang sekarang melanda 

negara-negara Arab merupakan bukti kegagalan pemerintah konsultatif dan partisipatif 

dan kesempatan pada saat yang sama bagi mereka untuk merebut kembali semua warisan 



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

197 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

mereka yang hilang yang sangat terkait erat dengan budaya dan Islam mereka. Kontribusi 

al-Raysuni yang tepat waktu mengungkapkan  tempat al-Shura dalam buku ini, preseden 

hukum dan sejarah dan jalan kebangkitan aslinya dalam politik Islam kontemporer. 

Fokusnya pada isu-isu pragmatis dan persimpangan antara al-Syura dan demokrasi disorot, 

membuat bukunya menjadi bacaan yang sangat menarik tentang hal ini.  

Ini adalah advokasi yang penuh semangat untuk menghidupkan kembali dan 

menggabungkan prinsip-prinsip musyawarah di semua lapisan masyarakat. Pesannya 

adalah bahwa prinsip itu ilahi, dan penerapannya setua ciptaan manusia sendiri. Dengan 

demikian dia menganggap prinsip itu sebagai intrinsik pada proses penciptaan itu sendiri, 

dan bukan sekadar masalah doktrin. Selain itu, ia tidak keberatan untuk mengembangkan 

prinsip dengan meminjam dari (dan memperkaya lebih lanjut) teori dan praktik demokrasi 

modern. "Demokrasi," dia berpendapat, "membutuhkan kita sebanyak kita 

membutuhkannya."  

Ada banyak informasi yang mendukung prinsip musyawarah dalam teks hukum 

Islam. Ia menjelaskan hal ini berdasarkan sumber dan prinsip-prinsip hukum yang 

diperoleh dari ayat-ayat suci Al-Qur'an, peristiwa kehidupan Nabi (saw), dan contoh yang 

diberikan oleh para khalifah al-rasyidun. Sejumlah teks dari Al-Qur'an al-Karim dan hadits 

Nabi (saw) menghubungkan musyawarah dengan semua bidang kehidupan: spiritual dan 

material, individu dan perusahaan.  

Menurutnya, al-shūrā disebutkan dalam Al-Qur'an dan direkomendasikan dalam 

praktik Nabi Muhammad (saw) dan para sahabatnya. Prinsip dasarnya dinyatakan dalam 

dua ayat Al-Qur'an: 42:38 dan 3:159 yang secara khusus mencatat percakapan Allah (swt) 

dengan para malaikat mengenai penciptaan Adam dan masa depan keturunannya di bumi. 

Muhammad al-Tahir ibn Ashur menggambarkan bahwa Tuhan melakukan ceramah ini 

untuk memuliakan dan mendidik para malaikat, dan untuk menginspirasi peniruan. 

Konsultasi, menurutnya, dimaksudkan untuk terjadi pada awal penciptaan untuk 

memberikan bimbingan kepada umat manusia.  

Contoh lain dari kategori ini adalah negosiasi Abraham dengan putranya (Ismael) 

tentang perintah yang dia terima dari Tuhan untuk membantainya (Surah Al-Sāffāt 37:102);  

kisah Ratu Balqis yang bernegosiasi dengan orang lain (27:29-35); tentang wanita yang 

menganjurkan ayahnya untuk mempekerjakan Musa, yang dapat dipercaya (Qur'an 28:26) 

dan berbagai ayat lain dari Al-Qur'an yang menetapkan dasar untuk konsultasi dalam 

kehidupan individu: antara suami dan istri, antara orang tua dan anak-anak, dan bahkan 

dalam situasi yang melibatkan perselisihan rumah tangga atau perceraian,  yang 

menunjukkan tujuan dan manfaat yang dapat dicapai melalui praktik konsultasi. 



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
198  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

Di sisi lain, pentingnya konsultasi di ruang publik dijelaskan dalam dua ayat Al-

Qur'an yang sama, yang menyebutkan mereka "yang melakukan urusan mereka [dalam 

hal-hal yang melibatkan kepentingan publik] dengan musyawarah" (Surah Al-Shūrā 42:38), 

dan perintah Tuhan kepada Nabi (saw) untuk "berkonsultasi dengan mereka dalam segala 

hal yang berkaitan dengan kepentingan umum." (Surah Āl-'Imran 3:159)  

Pentingnya dan nilai al-shūrā yang dikaitkan dalam ayat ini menjelaskan posisi 

musyawarah dalam kehidupan Islam yang menuntut perundingan yang harus dicapai 

dalam setiap urusan yang berkaitan dengan masyarakat, yang merupakan ungkapan belas 

kasihan dan kasih Tuhan. Ini mengungkapkan  ciri-ciri mendasar yang menentukan dalam 

kehidupan  umat Islam yang percaya, di mana ayat ini dipandang sebagai  prinsip dasar 

dalam pemerintahan dan kepemimpinan Islam, dan dalam hubungan antara penguasa 

Islam dan mereka yang mereka kuasai. Sistem dan pengaturan yang berkaitan dengan 

negosiasi ini telah dilakukan oleh umat Islam sepanjang sejarah mereka dan yang 

membentuk  elemen dasar dan dasar agama Islam.  

Perintah kepada Rasulullah (SAW) untuk berpartisipasi dalam negosiasi ini juga 

memiliki konotasi luas yang ditafsirkan dalam kaitannya   dengan putusan-putusan yang 

tidak ada teks eksplisit Al-Qur'an dan yang oleh karena itu harus disimpulkan berdasarkan 

metafora komparatif (qiyās), keutamaan hukum (istihsān), dan penalaran berdasarkan 

pencarian maslahat umum (istislāh). Ibnu 'Abd al-Barr meriwayatkan bahwa 'Alī bin Abī 

Thalib pernah berkata:  

"Aku berkata, 'Wahai Rasulullah, apa yang harus kami lakukan dalam situasi di mana 

tidak ada yang diturunkan dalam Al-Qur'an dan di mana kami tidak memiliki teladan 

darimu untuk diikuti?' Rasulullah SAW menjawab, 'Kumpulkanlah orang-orang mukmin 

yang bijaksana (atau Rasulullah (SAW) bersabda, beribadahlah). Kemudian musyawarahkan 

di antara kalian sendiri tentang situasinya, dan jangan mendasarkan kesimpulan Anda hanya 

pada pandangan satu orang.”34       

Dalam riwayat lain yang diriwayatkan dari Abu Hurairah ia mengamati, "Saya belum 

pernah melihat orang yang lebih cenderung untuk bernegosiasi dengan para sahabatnya daripada 

Rasulullah (SAW)." (al-Tirmidhī, bab al-jihad) Prinsip ini telah diakui dalam garis hukum 

sebagaimana diriwayatkan dalam Musnad Ahmad, Nabi (saw) bersabda kepada Abū Bakar 

 
34 Ibn 'Abd al-Barr, Abū 'Umar Yūsuf, Jāmi' Bayān al-'Ilm wa Fadlihi wa mā Yanbaghī fī Riwāyatihi wa Imam 
(Kairo: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1980), 2/73 



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

199 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

dan 'Umar, "Jika kalian berdua sepakat dalam suatu perkara, saya tidak akan menentang 

nasihat apa pun yang kamu berikan kepadaku." 35    

Ibnu 'Umar meriwayatkan bahwa al-shūrā digunakan untuk menegakkan tradisi 

adhān, atau adzan (Sahīh al-Bukhārī, kitab adzan (kitāb al-adhān), dan al-Tirmidhī, bab 

tentang sholat (abwāb al-salāh), di mana Nabi (SAW) berkonsultasi dengan para sahabatnya 

tentang cara terbaik untuk memanggil orang-orang beriman untuk shalat, yang diambil 

tanpa adanya wahyu eksplisit, sebagai pendahulu bagi mereka yang datang setelahnya. 

Akibatnya, para ahli hukum telah merumuskan implikasi dari musyawarah ini yang 

memiliki aplikasi luas dalam mazhab. Dalam karyanya, Ahkām al-Qur'ān 36 fuqaha Hanafī 

Abū Bakr al-Jassās mencantumkan manfaat  al-shūrā dalam Islam: memberikan aturan 

yang jelas tentang situasi yang tidak dijelaskan dalam teks-teks suci melalui penalaran 

independen; ia menyoroti posisi bermartabat para sahabat Nabi (saw), yang layak untuk 

melakukan ijtihad dan yang pandangannya layak diadopsi dan diikuti; dan itu 

membenarkan penggunaan akal manusia untuk mencapai penilaian.            

Sementara itu, fuqaha Mālikī Abū Bakr ibn al-'Arabī, dalam karya ceramahnya 

'Aridat al-Ahwadhī fī Sharh Sahīh al-Tirmidhī 37, menyatakan bahwa manfaat konsultasi 

memungkinkan tindakan berdasarkan sesuatu yang diketahui; kebenaran dibebaskan dari 

keinginan manusia yang salah; dan seseorang memperoleh natijah terbaik dari pikiran dan 

kemampuan pikiran manusia.      

Menurut Raysuni, secara umum, al-shūrā menawarkan manfaat berikut: 

menentukan tindakan yang benar dan paling benar; membebaskan diri dari tirani 

prasangka dan keinginan egois; mencegah kesewenang-wenangan dan tirani; mengajarkan 

kerendahan hati; memberikan hak-hak kepada setiap orang; mempromosikan iklim 

kebebasan dan inisiatif; membangun kapasitas untuk berpikir dan merencanakan; 

meningkatkan kesiapan untuk bertindak dan dukungan; menumbuhkan keterbukaan dan 

persatuan;  Kesediaan untuk menanggung konsekuensi yang tidak diinginkan dari 

penyelesaian yang baik. 38 

 
35 Al-Shaybani, Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal, Al-Musnad (Amman: Bayt al-Afkar al-Dawliyah, 1998), 
4/227; Ibnu Hajar al-'Asqalānī, Fath al-Bārī Sharh Sahih al-Bukhari (Riyadh: Dar al-Salam, 1997), 15/284 
36 Al-Jassās, Abu Bakar Ahmad ibn 'Ali al-Razi, Ahkām al-Qur'ān (Bayrut: Dar al-Kutub al-'Arabi, t.t.), 2/41 
37 Ibn al-'Arabī, Abu Bakr, 'Aridat al-Ahwadhī bī Sharh Sahīh al-Tirmidhī (Kairo: Dar al'Ilm lil Jami', 1960), 
7/206 
38 Al-Raysuni, Ahmad, Al-Shūrā: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat untuk Rekonstruksi dan Reformasi (Herndon, 
VA: IIIT, 2011), 15.  
 



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
200  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

Alhasil, secara praktis penerapan praktik demokrasi bertahan hidup di Turki, 

Indonesia, Tunisia dan lainnya menunjukkan ketahanannya dalam menjamin keamanan 

nasional dan liberalisme esensial, misalnya peran  syura dalam membendung korupsi dan 

otoritarianisme seperti yang ditunjukkan oleh Ahmet T. Kuru dalam bukunya Islam, 

Authoritarianism, and Underdevelopment: A Global and Historical Comparison and Sekularisme dan 

Kebijakan Negara terhadap Agama: Amerika Serikat, Prancis dan Turki tentang perdebatan 

tentang sekularisme dan kebijakan negara dalam masyarakat pluralistik seperti di Turkiye 

dan Prancis dan kritiknya terhadap perselingkuhan agama dan negara yang mengakibatkan 

korupsi, kekerasan, dan keterbelakangan.  

 

PENUTUP 

Sebagai sintesis akhir, ada keselarasan nyata antara prinsip-prinsip demokrasi dan 

ajaran Islam, terutama mengenai kebebasan dan sistem perwakilan. Dinamika ini telah 

mendorong masyarakat Muslim untuk berjuang untuk aspirasi universal dan menetapkan 

standar moral untuk mewujudkan perdamaian, budaya musyawarah, dan kesejahteraan 

umum. Hubungan integral antara Islam dan demokrasi ini terbentuk melalui pendekatan 

persepsi yang menjembatani perdebatan antara pandangan tradisionalis dan rasionalis 

dalam lanskap politik saat ini. 

Kontekstualisasi tren demokrasi Islam menunjukkan semangat demokratisasi 

yang meluas di dunia Islam, yang mencakup kawasan Arab, Asia Selatan, dan Asia 

Tenggara. Dampak multidimensi dari pemahaman politik inklusif ini juga 

menggarisbawahi perbedaan mendasar dengan demokrasi sekuler Barat; Islam menjadikan 

syura sebagai landasan etis yang memberikan nilai transendental pada sistem 

pemerintahan dan tujuan politik negara. Temuan ini menawarkan implikasi strategis, 

teoritis dan praktis untuk memperkuat kebijakan pemerintahan dan politik di negara-

negara Muslim saat ini. 

 

Daftar Pustaka 

Adrian, Muhammad Fikri, "Demokrasi, Hak Asasi Manusia dan Hukum Islam dalam 

Gagasan Reformis Mohammed Abed al-Jabiri," Jurnal Studi Islam Interdisipliner 

Indonesia 7, no. 2 (2024): 223–43. DOI: 10.20885/ijiis.vol7.iss2.art6 



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

201 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

Akyol, Mustafa. Islam Tanpa Ekstrem: Kasus Muslim untuk Kebebasan, New York: W.W. 

Norton & Co., 2011. 

al-Jassās, Abū Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Razi. Ahkām al-Qur'ān. Beirut: Dar al-Kutub al-

'Arabi, n.d. 

al-Raysuni, Ahmad. Al-Shūrā: Prinsip Konsultasi Al-Qur'an, Alat untuk Rekonstruksi dan 

Reformasi. Herndon, VA: IIIT, 2011. 

al-Shawi, Tawfiq. Fiqh al-Shura. Kairo: Dar al-Wafa', 1992. 

al-Shaybani, Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal. Al-Musnad. Amman: Bayt al-Afkar al-

Dawliyah, 1998. 

Antari, Putu Eva Ditayani. "Tafsir Demokrasi dalam Sistem Mekanik Terbuka Pemilu di 

Indonesia." JPH 3, no. 1 (2018): 87–104. 

Ari, Anggi Wahyu. "Syura dan Demokrasi: Antara Teori dan Praktik di Dunia Islam." 

Jurnal Ilmu Agama: Meneliti Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama 17, no. 2 

(2017): 231–40. 

Armajani, Jon. "Islam dan Demokrasi dalam Pemikiran Fazlur Rahman dan Sayyid 

Abu'l-A'la Mawdudi." Dalam Agama dan Perwakilan: Islam dan Demokrasi, diedit 

oleh Ingrid Mattson, Paul Nesbitt-Larking, dan Nawaz Tahir, 37–49. Newcastle 

upon Tyne, Inggris: Cambridge Scholars Publishing, 2015. 

Barker, J. Paul. "Kompatibel? Tidak kompatibel? Analisis Teoretis Islam dan 

Demokrasi." e-IR, 5 Juni 2011. https://www.e-ir.info/2011/06/05/compatible-

incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-democracy/. 

Budianto, Kun. "Lembaga Politik Islam: Konsep Konstitusi, Legislasi, Demokrasi, Umat 

dan Syura." Jurnal Studi Sosial dan Politik 1, no. 2 (2017): 155–66. 

Defrizal, Mgs. A., Achmad Zulham, dan Solihin. "Demokrasi dalam Islam: Tinjauan 

Interpretasi Maudhu'i." Jurnal Wardah Dakwah dan Masyarakat 21, no. 2 (2020): 

66–79. 

el-Muhammady, Utsman. "Islam dan Demokrasi." Dalam Demokrasi dan Dunia Islam: 

Perspektif Teoritis dan Praktis, diedit oleh Mohd Izani Mohd Zain. Kuala Lumpur: 

Penerbit Universitas Malaya, 2007. 

Esposito, John L., dan John O. Voll. Demokrasi di Negara-negara Muslim: Masalah dan 

Prospek. Diterjemahkan oleh Ahmad Baiquni dan Rahmani Astuti. Bandung: 

Mizan, 1999. 

https://www.e-ir.info/2011/06/05/compatible-incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-democracy/
https://www.e-ir.info/2011/06/05/compatible-incompatible-a-theoretical-analysis-of-islam-and-democracy/


Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
202  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

Fadzil, Siddiq. Maqasid al-Syariah di Ranah Demokrasi. Selangor: UNISEL Press, 2022. 

Ghazali, Mohd Rumaizuddin. "Praktik Demokrasi di Dunia Islam Menurut Perspektif 

Islam." Jurnal Al-'Abqari Ilmu Sosial dan Humaniora Islam 10 (2017): 17–34. 

Hafizah, Rumni, dan Johari Jamal. "Perspektif Demokrasi dalam Al-Qur'an; Fondasi 

Keadilan dan Pemikiran Partisipatif." Literasi Lathaif Tafsir, Hadis dan Filologi 3, 

no. 1 (2024): 81–93. 

Hamidah, Tutik. "Konsep Demokrasi dalam Perspektif Muslim." Majalah El-Harakah 

52, no. XVIII (1999): 33. 

Hashemi, Nader. Islam, Sekularisme dan Demokrasi Liberal: Menuju Teori Demokratis untuk 

Masyarakat Muslim. Oxford: Buku Akademik Oxford, 2009. 

Hayati, Irma Nur, Tutik Hamidah, dan Abbas Arfan. "Mempelajari Pemikiran Ahmad 

ar-Raisuni: Komposisi Syariah dan Fikh Politik Indonesia." El-Bait: Jurnal Hukum 

Keluarga Islam 1, no. 2 (2022): 174–87. 

Huntington, Samuel. "Bentrokan Peradaban?" Urusan Luar Negeri, Musim Panas 1993, 

22–49. 

Ibnu 'Abd al-Barr, Abu 'Umar Yūsuf. Jāmi' Bayān al-'Ilm wa Fadlihi wa mā Yanbaghī fī 

Riwāyatihi wa Imam. Kairo: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1980. 

Ibn al-'Arabī, Abu Bakr. 'Aridat al-Ahwadhī bī Sharh Sahīh al-Tirmidhī. Kairo: Dar al'Ilm lil 

Jami, 1960. 

Ibnu Hajar al-'Asqalānī. Fath al-Bārī Sharh Sahih al-Bukhari. Riyadh: Dar al-Salam, 1997. 

Ibrahim, Anwar. "Nilai-nilai Universal dan Demokrasi Muslim." Jurnal Demokrasi 17, no. 

3 (2006): 5–12. 

Ibrahim, Anwar. Memikirkan Kembali Diri Sendiri: Keadilan, Reformasi dan Ketidaktahuan di 

Masa Pascanormal. London: Publikasi Penguin, 2025. 

Kamali, Mohammad Hashim. "Islam dan Demokrasi." Jurnal ICR 4, no. 3 (2013): 437–

39. 

Kamis, Zaid Husaini, Mohd Roslan Mohd Nor, dan Mohamad Zulfazdlee Abul Hassan 

Ashari. "Kontribusi Rashid Ghannouchi dalam Harmonisasi Islam dan 

Demokrasi." Jurnal Internasional Studi Asia Barat 13 (2021): 147–59. 



                                                   Jurnal Keamanan Nasional | Jilid 11 Nomor 2, Desember 2025 

 

203 Ahmad Nabil Amir, Tasnim Abdul Rahman 

 
 

Kuru, Ahmet T. Islam, Otoritarianisme dan Keterbelakangan: Perbandingan Lintas Temporal dan 

Regional di Dunia Muslim. Jakarta: Gramedia, 2020. 

Madani, Malik. "Syura sebagai Elemen Penting Demokrasi." Jurnal Khazanah UNISMA 

Malang (1999): 13. 

Madjid, Nurcholish. "Islam dan Politik: Tinjauan Prinsip-prinsip Hukum dan Keadilan." 

Jurnal Paramadina 1, no. 1 (1998): 54. 

Parray, Tauseef Ahmad. Islam dan Demokrasi di Abad ke-21. Oxford: Oxford University 

Press, 2024. 

Rambe, Toguan, dan Seva Mayasari. "Perbandingan antara Konsep Syura dan 

Demokrasi dalam Politik Islam." Kata Pengantar Jurnal Pendidikan, Sejarah, dan Ilmu 

Sosial 5, no. 1 (2021): 138–48. 

Santoso, Topo. Penegakan Hukum Pemilu (Praktek Pemilu 2004, Studi Pemilu 2009-2014). 

Jakarta: n.p., 2006. 

Tamimi, Azzam. "Gerakan Islam di Era Demokrasi." Harakah, 1–15 Juni 2001, 10. 

Umar, Nasaruddin. "Demokrasi dan Musyawarah: Studi Analitis." Jurnal Komunikasi 

Perguruan Tinggi Islam 5, no. 1 (2002): 36. 

Vandita, Lalu Yoga, dan Hirmayadi Saputra. "Demokrasi dalam Perspektif Islam." Jurnal 

Penelitian dan Ilmu Pendidikan NUSRA 5, no. 2 (2024): 545–52. 

Zain, Mohd Izani Mohd, dan Hussain Mohamed. "Islam dan Demokrasi: Tantangan 

Politik Muslim di Malaysia dan Indonesia." Jati Journal of Southeast Asian Studies 10 

(2005): 9–25. 

Zainuddin, M. "Islam dan Demokrasi (Kajian Implementasi Demokrasi di Negara-

negara Muslim)." Ulul Albab Jurnal Studi Islam 4, no. 2 (2002): 73–87. 

Zulhilmi, Arif. "Demokrasi dan Hak Asasi Manusia dalam Perspektif Islam." Jurnal 

Darma Agung 30, no. 2 (2022): 254–65. 

 

 

 

 

 



Jurnal Keamanan Nasional | Volume 11, Nomor 2, Desember 2025 

 

 
204  Garis Besar Ideal Demokrasi dalam Islam: Fondasi Stabilitas dan Kebijakan Negara 

 
 

 

 

 


